Renftle, Rudolf; Im Dienste des Konigs: Reflexionen eines Schiftbriichigen, 1980 Verlag Dr. Monika
Schulze, ISBN 3-921390-10-9, Textauszug Seite 206-210:

Breitbrunn, den 6. Aug. 1973
" ...denn von dem Ernste der Kunst muf alles erfiillt werden." (Ludwig II. von Bayern.)

"Der Konig will, ich soll immerdar bei ihm bleiben, arbeiten, ausruhen, meine Werke auffiihren; er will
mir alles geben, was ich dazu brauche; ich soll die Nibelungen fertig machen, und er will sie auffiihren,
wie ich will. Ich soll mein unumschréankter Herr sein, nicht Kapellmeister, nichts als ich und sein
Freund." Das schreibt Wagner am gleichen Tage, der Konig und Kiinstler zum ersten Mal und
schicksalhaft zusammenfiihrte. Und Ludwig duf3erte spiter iiber diese erste Begegnung, es sei thm
gewesen, "als hdtten beide die Rollen getauscht". Dal} sich Konig und Kiinstler in die Arme fallen, als
wiirden sie - wie sonst nur Mann und Frau - gemeinsam erst das Vollkommene geben, dall zwischen
thnen die Schranken der Konventionen niederbrechen, daf3 sie sich gegenseitig 6ffnen und daB3,
wenigstens in dieser ersten Zeit, kaum ein Rest in eines jeden Existenz von der Seele des andern
unberiihrt bleibt - wann hat es das in der nachvollziehbaren Geschichte gegeben?

Welch einen Weg der Opfer, der Leiden und Entsagung muf3te die abendlédndische Kunst, mufiten
Poesie und Musik, muflten Drama und Oper zuriicklegen, um sich selbst und zugleich den Inbegriff
kiinstlerischen Ringens, das Menschenbild, aus den Fesseln des Dogmas und der weltlichen Macht zu
befreien! Da 16st sich die Heilsgeschichte, mit deren Figuren sich die Regungen und Gefiihle des
leidenden Subjekts immer mehr und inniger identifizieren, vom Alter, vom Gekreuzigten und
Erldserchristus ab, verselbstindigt, dramatisiert sich als Mysterienspiel, quillt formlich heraus aus dem
Kirchenraum: vors Kirchenportal zuerst, dann auf den Markt, um sich schlie8lich - zum Drama
sdkularisiert - der Erloserkirche als eine Anti-macht, als weltlich-historisches Erkenntnismedium, als
psychologische Wahrheit, wenn auch zunédchst mythologisch vermummt, der theologischen
gegeniiberzustellen; zuerst improvisiert, auf Holzgeriisten, unter freiem Himmel; endlich im barocken
Opernhaus mit der Biihne als dem neuen Altar, auf dem das Menschenbild, befreit von aller
theologisch-dogmatischen Verfremdung, sich selbst und sein Leiden auslebt, darstellt und erfahrt. Und
welch ein langer Marsch stand der Kunst, die sich endlich aus kirchlicher Vormundschaft befreit hatte,
noch bevor, bis sie, heimlich und listenreich, auch noch die ihre reinste Botschaft verfremdende
Ideologie weltlicher Potentaten unterwandert hatte: bis ihr endlich im patriarchalischen Machtvakuum,
das sich, als die Waagschalen von sterbendem Feudalismus und aufsteigendem Biirgertum sich
austarierten, einen kurzen, entscheidenden Schicksalsaugenblick lange bildete, der unverstellte Blick
aufs Subjekt und seine innersten Probleme gelang! Mozart war es, der diesen - um es im
Temperamentsrhythmus zu sagen - frithherbstlich-goldenen Schicksalsaugenblick des abendldandischen
Prozesses erbte.

Bis Mozart konnten Kunst, Drama und Oper nicht leben ohne die Kirche, den Konig, den Adel. Jetzt,
fiir den reifen Mozart, dessen musikalischer Eros silichtig war nach der ganzen Psychologie, nach dem
ganzen Menschenbild, war kein Raum mehr im Weltbild eines Fiirsterzbischofs. Der Affekt des
geistlichen Herren gegen den ewig-faustisch reisenden Musikus, von dessen Drang, zu einer inneren
Symbiose aller musikalischen und dramatischen Ausdrucksmittel zu kommen, er nichts verstand -
dieser Affekt gegen den sich aus den Konventionen emanzipierenden Genius verkorperte sich in dem
beriihmt gewordenen FuBtritt eines Kammerherrn, der Mozart in eine kiinstlerische Freiheit beforderte,
die er ersehnte, die er provozierte, ohne die er nicht leben, nicht atmen, seine Aufgabe nicht erfiillen
konnte; die aber nichtsdestoweniger menschlich ein Wagnis war, das den Vater Leopold erzittern lief3
und das im Armengrab endete. Fiir ein Genie, das die Tabus aufsprengte, die Illusionen verklarend
zerstorte, von denen eine feudale Welt lebte, gab es auch bei Hofe, es mochte anklopfen, wo es wollte,
keine "Vacatur". Ein Gliick fiir Mozart und fiir uns. Denn die Macht und ihre patriarchalischen
Pseudomoralen, mdgen sie sich auch in Auflésung befinden, verderben den Blick aufs reine Phdnomen.



Mozarts Durchbruchsaugenblick geht voriiber. Das Gottesgnadentum stirbt. Throne iibernehmen eine
Alibi-Funktion, sinken herab zu Instrumenten biirgerlicher Machtsicherung. Folgen ein paar Jahrzehnte
"freies Kiinstlertum" - von Gnaden eines Biirgers lebend, der, wenn auch mit weniger brachialen
Mitteln als zuvor Kirche und Adel, Kunst in den Dienst der Selbstverklarung, statt der Selbstentlarvung
zu stellen weiB.

Da gelangt ein Jiingling auf den schwankenden Thron, der das Verhéltnis zwischen Macht und Kunst,
zwischen Thron und Leier auf den Kopf stellt. Dieser Jiingling und Konig, erfiillt von der Ahnung, daf3
seine Bedrohung von Aristokratie und GroB3biirgertum ausgeht, verbiindet sich mit dem Kiinstler, dem
Revolutionir, ja behauptet, nicht leben zu konnen ohne die Kunst und will um keiner anderen Ursache
willen auf die Welt gekommen sein, als einzig zu dem Zweck, dieser Kunst und ihrer Wahrheit zu
dienen. Vom Kiinstler, durch dessen Ingenium diese Wahrheit in die Wirklichkeit tritt, schreibt er in
Augenblicken tiefer Aufwallung: "Oh, Er ist gottlich, gottlich! - Mein Beruf ist, fiir [hn zu leben, zu
kdampfen, zu leiden, wenn Er es zu Seiner volligen Erlosung bedarf." Und der Kiinstler wiederum
schreibt von seinem Konig: " . . . von der Herrlichkeit dieses Verhéltnisses haben Sie gewil} . . . keinen
vollen Begriff." "Das mannliche Geschlecht hat sich durch diesen Vertreter vollstdndig bei mir
rehabilitiert." Und weiter: "Gestern, wo wir die Vollendung und Auffiihrung meiner Nibelungen
festsetzten, war ich doch vor Erstaunen tiber das Wunder dieses himmlischen Jiinglings so ergriffen,
dal} ich nahe daran war, vor ihm hinzusinken und ihn anzubeten."

Ist es, wenn man dieses sich verwandelnde Verhiltnis von Geist und weltlicher Macht, von Kiinstler
und Konig, betrachtet, nicht formlich mit Hinden zu greifen, wie die patriarchalische Substanz des
Konigs, des Herrschers, schlechthin des "Vaters" sich verbraucht? Wie in diesem Vakuum von
Machtauszehrung und viterlichem Autorititsverlust, das sich mit immer mehr Menschlichkeit und
humaner Erwartung auffiillt, die Kunst als geschichtliches Ereignis und Transportmittel der
Selbsterkenntnis gleichsam inkarniert; wie sie im fortschreitenden Leiden der "Viter" den
soziologischen Nihrboden findet, zu wachsen, sich auszudehnen, um schlieBlich in der Todesstunde
des Feudalismus - bei Mozart und Goethe - bis auf den Grund gesellschaftlich eingefleischter
Perversionen, im Todesahnen des Biirgertums - bei Wagner und Ludwig - {iber die psychologisch-
historische Dimension hinaus bis zu verschiitteten mythologischen Erlosungshorizonten
durchzustof3en?

Ludwig, als Konig Vertreter eines geschichtlich iiberlebten Standes, ist zugleich die seelische
Verkorperung aller falschen und scheiternden Herrschaftskonventionen. Scheitern und Entmachtung -
fiir ihn sind sie identisch mit seelischem Umsturz, mit seelischer Umwailzung. Ihr Ausdruck ist
Verzweiflung. In ihr befreien sich unterdriickte Geiststrome. Sie d&uBern sich in einem Hunger nach den
Medien geschichtlicher und iibergeschichtlicher Wahrheit, in Erlosungssehnsucht und bedingungsloser
Rezeptionsbereitschaft fiir die gleichnishaften Botschaften der Kunst. Dieser Sehnsucht, die in ihrem
unabgekldrt-melancholischen Anfangsstadium schwérmerisch-narzif3tische Ziige tragt und das alte Ich
wie eine Sucht zu iiberschwemmen droht, naht der Kiinstler mit den Sinnbildern dieser scheiternden
geschichtlichen Herrschaft, mit dem Drama gewordenen Ausdruck der Verzweiflung. Er naht ihr aber
auch mit den Bildern einer Inspiration, die der in der Verzweiflung erwachenden Geistessehnsucht
Hoffnung auf Durchbruch und Erlésung erweckt. Im Ereignis Ludwig-Wagner tritt dieses dialogische
Verhiltnis von Macht und Wahrheit in seltener Klarheit hervor. Hier erweist sich an einem im geistigen
Aufbruch stehenden Herrscher die eschatologische Dimension der Kunst. Denn hier erkennen sich
erstmals 1n aller Klarheit Kunst und Herrschaft, Wahrheit und Politik als die zwei1 aufeinander
angewiesenen Instrumente kiinftiger Welt- und Selbstverwandlung, auch einer kiinftigen
Herrschaftsverwirklichung, die nur von dieser Wahrheit ihre Legitimation empfangt.



