Auszige aus: GRETCHENS "KERKERLIED"- SCHLUSSEL ZU FAUSTGEDICHT
UND ZAUBERMARCHEN

Faust ist an seinem Wissen, das ihn vom Leben isoliert,
verzweifelt. Ins entmachtete, entspannte TagbewuBtsein
schlagen aus verdrangten Schichten seines Selbst Wunschbilder
von Allversodohnung und Naturbeseelung und entzinden ihm
hintersinnige Ahnungen und Sehnsichte. In der Erdgeist-Vision
erharten sich diese Ahnungen zur punkthaft erlebten Tatsache.
Faust erkennt seine patriarchalische Subjektverfassung als ein
geschlossenes System, als einen das Leben ausschlieRenden
Kerker. Im Stande dieser Selbsterkenntnis unternimmt er einen
letzten Versuch, ohne Frau, ohne reinigenden Liebeskampf,
vorbei an der Konflikt-Basis Weiblichkeit, aus dem
patriarchalischen Subjekt- und Weltkerker ins offene
Geistesleben auszubrechen. Faust greift zu Gift und Schale;
mit der Opferung seiner irdischen Existenz und ihrer
objektfixierten Intellekt-Verfassung hofft er, frei von
irdisch-beschrankter Gedankenwelt, sich mit der Geisterwelt,
mit einer hoheren und lebendigeren Lebens-Sphdre zu verbinden.
Fausts Ernichterung uber der trocken-weibflichtigen Form
seines moralisch-theologischen Patriarchats, die sich bereits
in Natur-Konfigurationen des Weiblichen - im Geisterweben
unterm Mondlicht, in den Bristen der Natur - metaphorisch und
allegorisch vorbereitete, vollendet sich in todbereiter
Mondsucht:

Doch warum heftet sich mein Blick auf jene Stelle?
Ist jenes Flaschchen dort den Augen ein Magnet?
Warum wird mir auf einmal lieblich helle,

Als wenn im nacht'gen Wald uns Mondenglanz umweht?

Ich griBe dich, du einzige Phiole,
Die ich mit Andacht nun herunterhole!

Bei Fausts bevorstehender Wiederbegegnung mit der Frau stirbt
sukzessive die alte Illusion von autonomer Patriarchen-
Herrlichkeit, der Wahn vom Manne als dem Herren der Schépfung.
Der Griff zur "einzigen Phiole" zeigt Faust noch nicht reif
flir diese Desillusionierung; der alte Adam kleidet seine
bewuRtseins-unterschwellig andrangende Todesangst in
freiwillige Todbereitschaft, die er sich am lunaren Vorschein
seiner noch verdrangten Abhangigkeit vom Weibe entziindet.
Dieser Selbstsuggestion eines konfliktfrei-heiteren,

1



mondsichtigen HinUberflieRens in die Geistersphare
korrespondiert scharf das Pathos der titanisch-heroischen
Abkehr von der solaren Sphare mannlichen Denkens und
TagbewuRtseins:

Ja, kehre nur der holden Erdensonne
Entschlossen deinen Ricken zu!

Vermesse dich, die Pforten aufzureilBen,

Vor denen jeder gern voriberschleicht.

Hier ist es Zeit, durch Taten zu beweisen,

Dall Manneswlirde nicht der Gotterhdhe weicht,
Vor jener dunklen Hohle nicht zu beben,

In der sich Phantasie zu eigner Qual verdammt,
Nach jenem Durchgang hinzustreben,

Um dessen engen Mund die ganze HOlle flammt;
Zu diesem Schritt sich heiter zu entschliefen,
Und war' es mit Gefahr, ins Nichts dahinzuflieBen.

Es sind Gesang und Glockenklang des Ostermorgens, die Faust
den Todestrank von den Lippen ziehen. Was Faust an der
Auferstehung Christi "machtig und gelind" ergreift, ist nicht
das Wunder, an das sich ein haltlos-irrationaler Glaube hangt;
die spekulative Welt des Glaubens hat fir Faust mit dem "Habe
nun, ach!", das er auch und vor allem als Theologe spricht,
jede Plausibilitat verloren. Was Faust ergreift und was seine
Seele braucht, ist nichts als das nackte, gleichsam
naturbelassene, theologisch und spekulativ unversponnene
Faktum jener Liebesbotschaft von auBlerhalb des
patriarchalischen Subjekt-Kerkers, wie sie in Leben und
Sterben Jesu irdisch Ereignis geworden ist. Dieses Faktum ist
es, das in Fausts Ich kindlich-creatiirliche Erinnerung und
Empfindung aus einer tieferen als der naturmystischen
Erdgeist-Dimension wachruft und den Pantheisten Faust aus
somnambuler Mondtrunkenheit, diesem Nichts zwischen dem Nicht-
mehr eines weibflichtigen theologisch-moralischen und dem
Noch-nicht eines weibsiichtigen empirisch-asthetischen
Patriarchats, ins Leben zurickruft.

Christus, Incarnation der Liebe von oben, die in den
patriarchalischen Subjekt- und Geschichtskerker eingedrungen
ist, um den darin Gefangenen den Ausbruch vorzuleben und
vorzudeuten, kann von Faust, dem pantheistisch tief
aufgewihlten Mann, nicht mehr als eine theologische Figur zu
Stellvertretungszwecken miRbraucht werden. In Fausts Ich haben
sich alle theologischen Glaubens- und Erldsungsversprechen als
der billige Trost von Gefangenen uUberlebt; Faust kann sich im
patriarchalisch-theologischen Credo nicht mehr loskaufen von
der individuellen Tat der Christus-Nachfolge. Die Liebe von

2



oben, wie sie ihn im Klang der Osterglocken ergreift, weist
ihn auf diesen Weg: Aus Zo0libat und Mannerbund, aus der
lebensangstlichen Lebensferne der gotischen Gelehrtenstube
fihrt er ihn hinaus ins Leben: Faust muBl auf diesem Weg wahrer
Christus-Nachfolge alle menschlichen, vor allem die mann-
weiblichen Verhangnisse durchwandern und sich bewulRtmachen;
dann erst kann die Liebe von oben dauerhaft und in personalem
Zuspruch mit ihm sich verbinden. Der Klang der Osterglocken,
in dem - mit einer Paraphrase des Apostelworts - Christi Tod
verschlungen ist in Christi, nicht schon in der Menschheit
Sieg, erreicht Faust auf der ballistischen Gipfelhdhe, auf der
leeren Erfillungsklimax seiner weibflichtigen, ins Nichts
getriebenen patriarchalischen Ideenbahn: einen Augenblick
steht in Faust alle innere Bewegung still; elementarische
geistige Information aus verdrangten Tiefen seines Selbst
Uberschwemmt Fausts in der bloBen Gedankenfille tUberlebtes und
entspanntes TagbewuRtsein; Faust, der sich in seiner
Liebesangst gedankenreich vermaB, sieht sich in diesen
Lebensandrangen aus seinem Inneren erhoben und gestiurzt,
gesteigert und zerstort zugleich; vom pantheistisch-mystischen
Potenz- und Allgefihl "ich, Ebenbild der Gottheit... ich, mehr
als Cherub" reiBt es ihn hinab ins Nichts:

Den Gottern gleich' ich nicht! Zu tief ist es gefihlt;
Dem Wurme gleich' ich, der den Staub durchwihlt...

aber dann, unterm Anhauch gottlicher Liebe, quillt endlich die
Trane, es temperiert sich, humanisiert sich seine titanische
Stimmung; zitternd, erschdépft, neigt sich der patriarchalische
Fluchtbogen verlangend zur Erde, zum Weibe, zur menschlichen,
mitmenschlichen Liebe. Aus Faust, dem weibflichtig-iberlebten
Theologen und Gelehrten, der ohne die vitalisierenden
Lebenskrafte, welche die Basis Weib und Erde zu verschenken
hat, nicht langer leben kann, emanzipiert sich, immer
zdgerlich und mit dem Moralisten im Konflikt, der weibstchtige
Empiriker und Asthet. Im Osterspaziergang erlebt und
artikuliert Faust diese zweil in seinem Innern widerstreitenden
Seelen-Antriebe, Triebsucht und Triebflucht, in die das
patriarchalische BewuBtsein auf seinem weib- und konflikt-
distanzierenden HoOhepunkt zerfallt:

Zwel Seelen wohnen, ach! in meiner Brust,

Die eine will sich von der andern trennen;
Die eine halt, in derber Liebeslust,

Sich an die Welt mit klammernden Organen;

Die andre hebt gewaltsam sich vom Dust

Zu den Gefilden hoher Ahnen.

+
3



Wie nun Fausts potentielle Gespaltenheit und individuelle
Heillosigkeit, die sich mit keiner stellvertretenden
Erldserinstanz, mit keinem Credo mehr kaschieren 1aBkt, den
heimlichen Herren des Ubels, den unter der Subjekt-
Illusionierung verdrangten Mephisto aus seiner Tarnung
hervortreibt, ihn zwingt, sich vom dumpf erlebten Schatten zum
konkreten Gegeniber auszuwachsen; wie Faust allem flucht,

..was die Seele
Mit Lock- und Gaukelwerk umspannt,
Und sie in diese Trauerhohle
Mit Blend- und Schmeichelkraften bannt!

und dabei das patriarchalische Intellekt- und Gefihls-
Faksimile von Heil, die mephistophelische Hirn-Suggestion von
"schone (r) Welt" "mit machtiger Faust" zerstort; wie dann der
patriarchalische Ideenbogen, die Fluchtkraft gebrochen auf
seinem todesslchtig-einsamen Zenit, sich zur Basis wendet und
in Fausts Gedanken zum ersten Male wieder die Frau erscheint -
unter asthetisch-dionysischem Vorzeichen, den Mann als einen
selig zu preisenden vor Augen, der den Tod

..nach rasch durchrastem Tanze
In eines Madchens Armen findet -

unter moralisch-weibflichtigen Vorzeichen, im treulosen
Madchen,

...das an meiner Brust
Mit Augeln schon dem Nachbar sich verbindet... -

wie Faust den enttarnten Mephisto, den Herren des Unheils,
sich zum Knechte und Fihrer macht durch die Perversionen und
Abgrinde der Seele und der Gesellschaft; wie unter dieser
Fihrerschaft Fausts Anamnesis-Reise beginnt, hinab zur Basis:
zuerst durch das fatalistische Mannerbund-Idyll in Auerbachs
Keller, vulgar-asthetische Kehrseite von Fausts moralisch-
theologischem Mannerbund; weiter hinab zu Fausts Verjingung in
der Hexenkiiche, wo eine Mutter und Hur die Lebenselixiere im
Dienste Mephistos verwaltet und ausspendet, wo Fausts
seelische Biosphare unter dem belebenden NaB jenen dosierten
Vitalisierungsschub erfahrt, der das ausgewachsen-iberwachsene
Gedanken- und Ideeninstrumentarium des Leib- und
Weibflichtigen in den Dienst der Leib- und Weibsucht zwingt
und wo sich der Gelehrte, Theologe und Moralist, dessen
Gedankenfaden zerrissen ist und den es ekelt vor allem Wissen,
zum Panerotiker verwandelt:



Du siehst, mit diesem Trank im Leibe,
Bald Helenen in jedem Weibe - - -

alle diese Stationen, auf denen die Wiederbegegnung des
weibflichtigen Patriarchen mit dem Element des verdrangten
Weiblichen sich vorbereitet, Uberflog ich im Zeitraffer und
komme zu Gretchen: Ist sie nun das erste beliebige und
auswechselbare weibliche Wesen, das diesen panerotisch
enthemmten und zugleich moralisch verhemmten Mann, diesen, wie
Mephisto ironisiert, "sinnlich-tUbersinnlichen Freier", von der
ballistischen Gipfelhodhe seiner weibdistanzierenden
Patriarchen-Bahn zur Basis niederzieht? Oder stoBt dieser
Mann, erschopft auf seiner verstiegenen Flucht in die
Eisregion gedanklicher Isolation, aus atemverdinnter Sphare
raubvogelgleich auf Gretchen als einer leichten, lebenswarmen
Beute nieder?, macht Gretchen zum ersten unschuldigen Opfer
seiner zweiten, seiner freibeuterischen Seele, ihrer "derben
Liebeslust", ihrer "glihenden Leidenschaften"? - Oder leidet
auch Gretchen unter einer analogen Spaltung ihres BewuBtseins?
Sind auch in ihrer Brust Gesetz und Lust, Moral und Asthetik,
"Scham und Schonheit", Demeter und Aphrodite als zwei
feindliche Seelen wirksam? Ist auch in ihr der wahre,
seinsoffene Geistquell besetzt von einer egoistischen
Mutterinstanz, welche die Leibes-Schdnheit und das an ihr
hangende Versprechen von Trieberfillung als Kdder auslegt, um
die darin sich verfangende Beute als Moralistin festzuhalten?
Ja, mehr noch: bestatigt am Ende die "zarte Empirie", die
Achtsamkeit aufs Leben und seine Nuance, was bereits der
vorweggenommene Ideen-Grundrill des Faustgedichts grob
signalisierte, daB namlich die Frau, auch und gerade Gretchen,
im Original alle jene Verhangnisse verkOrpert, welche der Mann
in halb und halb ohnmachtiger Intellekt- und Gefihls-Imitation
nachspiegelt? Bewahrt sich der geistige Primat der Frau noch
in den seelischen Vergroberungs- und Verdinglichungs-Formen
seiner Perversion?, so daB wir zuletzt die Annaherung und
Vereinigung zwischen Gretchen und Faust sich vollziehen sehen
nach einem vielschichtig korrespondierenden Prinzip
gegenseitiger Anziehung - "halb zog sie ihn, halb sank er
hin"?






Im Marchenlied stimmt sich Gretchen ein in jene
Gemitsverfassung, aus der heraus die Sammlung der Bein': die
Rechenschaft Uber das Vergangene und die Besinnung auf das
Dauernde moglich ist. Mutter und Hur', die alten zwei Seelen
in Gretchens Brust, liegen, umstellt von Katastrophen,
paralysiert. Solange Gretchen mit sich allein ist im steinern
ummantelten Kerker ihres Subjekts, zittern die Ausschlage der
zwel alten Seelen wie das zum Stillstand kommende Pendel einer
ausgelaufenen Uhr iUber dem seelischen Schwerpunkt des Nichts,
Uber Gretchens innerem Ich-weiB-nicht-wie. In diesem
schauerlich emotions-verdinnten Zustand des Zu-sich-selbst-
entsetzt-Seins steigen aus den friher verdrangten und
Ubersungenen Abgrinden des Ich "Schauder" und "Graus"; sie
hiillen Gretchens BewuBtsein in samtene Schwermut und kleiden
ihre Botschaft in die Marchenlied gewordene Summe von
Verhangnis und Erlosung, dieser innigsten Form des
Eingedenkens, die im TagbewuRtsein Gretchens lebt:

Meine Mutter, die Hur",

Die mich umgebracht hat!

Mein Vater, der Schelm,

Der mich gessen hat!

Mein Schwesterlein klein

Hub auf die Bein'

An einem kihlen Ort;

Da ward ich ein schones Waldvogelein,
Fliege fort, fliege fort!

"Das Lied von dem Vogelchen", horten wir Charlotte von
Schiller sich auBern, "ist so flirchterlich schdn an dieser
Stelle". Dieses Flurchterlich-Schoéne: Kunst, diese anschaubar,
repetierbar, verfigbar und im schoéonen Schein anlockend
gemachte Spielform des Entsetzens, hat sich an Gretchen als
das Medium vorbereitender EintUbung in das Entsetzen ihres
Lebens bewahrt. Das Entsetzen, das Gretchen in ihrem
gesellschaftlich versteinerten Subjekt-Kerker ohne
Kunststellvertretung nun bevorsteht, ist die genaue und
getreue dramatische Konkretion des Liedes. Von der landlaufig
behaupteten sprunghaft-zerrissenen Motivik der Kerkerszene
kann keine Rede sein: Die dramatische Vergegenwartigung ihrer
Vergangenheit, wie sie Gretchen in ihrem, Subjekt-Kerker
leistet, sobald Faust zu ihr tritt und den Kerkerraum der
Gesellschaft mit ihr teilt, ist von einer bruchlos-logischen
Folgerichtigkeit. Faust, Gretchens zentrales mitmenschliches

7



Du, will mit der alten Eva den alten Adam retten. Er, der
Gretchen standig zur "Flucht", zur Rickkehr in ihre alte,
Uberlebte Rolle iUberreden will, wird fir Gretchen zum
Provokateur ihrer Selbstbesinnung, ihres Eingedenkens, ihrer
Selbstfindung. Vor seinen Antragen und Proklamationen zu
Regrell und Rettung-Zurick pendeln die zwei Seelen in Gretchens
Brust, die moralische und die asthetische, Mutter und Hur',
ein paarmal noch mit wunderbarer Konsequenz Uber dem nicht
mehr verdrangbaren, nicht mehr angsterleichternd ibersingbaren
Verzweiflungs—-Zentrum ihres Ich. Gehalten von der Sog- und
Schwerkraft aus ihrem bereits gelockerten geistigen Selbst,
wirkt kein Pendelschlag der zwei Seelen mehr Uber die Subjekt-
Innerlichkeit hinaus; alles ist Resimee, 1ist Zitat wvon
abgelebtem Leben, ist passives, kerkergebanntes Eingedenken.
Einmal noch spielt Gretchens alte Eva, standig vom Manne
provoziert, im Zeitraffer den ganzen Systemkomplex der
Bindungen, Hoffnungen, Selbstrechtfertigungen und
Schuldstellvertretungen durch, auf den ihre Herrschaft
gegrindet war: der Mann ist schuld an ihrem Elend; die
Gesellschaft ist die Ursache ihrer Not; die Flucht in die
religidse Form der Schuldstellvertretung lebt noch einmal auf;
ihr folgt die Flucht in die mann-weibliche Selbstvergottung.
Aber jede Bewegung dieses Eingedenkens fihrt in Leere und
Nichts und mundet zuletzt aus in den Zweifel an der Identitat
von Vater und Schelm und Mutter und Hur'. Auf diesem HOhepunkt
des Eingedenkens erkennt Gretchens heimatlos gewordene Seele
endlich in ihrer eigenen Persodnlichkeit die Ursache zu ihrem
Unglick. Dem Eingedenken ihrer alten Vergangenheit, mit
schonungslosem Selbstgericht und Schuldbekenntnis, folgt die
Sammlung der "Bein'", die Besinnung auf das Bleibende,
Dauernde. Dann, nach dieser Vorarbeit, ergreift das schone
Waldvogelein, jetzt in der Gestalt eines Kindes, das vom
TagbewuBtsein der alten Eva in die Quellgrinde der Existenz
zurlickgedrangt war, von Gretchens ganzer Persdnlichkeit Besitz
und sprengt den Subjekt-Kerker zum freien Himmelsfluge auf.

Mit Fausts Eintreten in den Kerker fahrt Leben in den fast
dammernden Stillstand, wie er in Gretchens Seele herrscht.

Alles in Gretchen lebt auf; das leidenschaftslos-monotone,
noch traumatisch-summarische Schicksals-Eingedenken im Medium
des Liedes konkretisiert sich am mannlichen Partner zu heller,
dramatischer BewuBtheit.



Gretchens innere Doppelverfassung, der Kampf zwischen ihrer
alten Eva und ihrem wahren, zum Durchbruch drangenden
geistigen Selbst, wie er in Gretchens Persodonlichkeit antriebs-
paralysierend ausgebrochen ist, produziert eine Situation von
eigentimlicher Paradoxie. Der erste Pendelschlag, der mit
Gretchens sturzendem Erwachen aus der dammernd-traumenden
Rezitation des Marchenliedes in die Wirklichkeit ihres realen
Lebens einsetzt, steigt mit geradezu gespenstisch schroffer
Plotzlichkeit aus dem Nichts. In der Erschitterung dieses
Erwachens zum Tode ist der Geist, ist das Voglein in Gretchen
einen Augenblick wach und lebendig. Ein Blitz geistiger
Klarsicht und Wahrsicht, wie ihn nur die &duBerste
Erschitterung und Bedrohung freisetzt, durchschlagt das von
der alten Eva besetzte zweckrationale und auf Rettung und
Selbstrechtfertigung sinnende TagbewuBtsein und lalBt Gretchen
in Faust nicht den "Retter", sondern den "Vater" und "Schelm",
"der (sie) gessen hat", in seiner letzten zugespitzten
Konsequenz: als ihren "Henker" erkennen. Es ist also die
sogenannte "Verwechslung" Fausts mit dem Henker kein Irrtum,
keine Tauschung, kein unglickliches Verhangnis, keine Folge
von Gretchens Wahnsinn, sondern eine das TagbewuBtsein
momenthaft entthronende, blitzartige Wahr-Nehmung, mit welcher
der Geist, das Voglein in Gretchen, der alten Eva die
Moglichkeit zum RegreB, zur vitalen Flucht zurick in die alte
Rolle verstellt - eine "Rettung", wie sie Faust unablassig,
die ganze Kerkerszene hindurch, offeriert. Erst auf der Basis
dieser elementaren Entmachtung behauptet sich dann, verbal und
emotional, der Lebens- und Selbstrechtfertigungs-Wille der
alten Eva und spielt zwanghaft sein altes Rollenverstandnis
noch einmal durch - ein notwendiger, selbstentlarvender
Vorgang des selbsterkennenden Lebens-Eingedenkens.

Mit dem ersten Pendelaufstieg zieht Gretchen eben jene
moralische Konvention, mit der sich die moralische Seele in
ihrer Brust "vorgestern" noch identifiziert hatte, zur
Rechenschaft. Gretchens frihere moralische Integration, die
sich als Lebensliige entlarvte, erscheint desintegriert wieder
als moralisches Anti, als Zweifel an der Legitimitat einer
Gewalt und Isolation, die Gretchen im Namen von Satzung und
Sitte angetan und verordnet wird:

Wer hat dir, Henker, diese Macht
Uber mich gegeben!



Mit dieser Frage fordert sie als Moralistin Faust, den Vater,
den Reprasentanten von Gesetz und Satzung, in die Schranken.
Die seelische Schubkraft dieses moralisch-antimoralischen
Pendelschlages erschopft sich rasch; gegen die im "Henker"
verkdrperte Satzung hilft kein Aufbegehren; vor der Macht des
Starkeren schliupft die Macht des Schwacheren ins Tarnkleid der
Anpassung und Unterwerfung; so verkehrt sich Gretchens
fordernde Legitimitats-Frage mit dem Pendelrickschwung in die
Bitte um Schonung und Gnade:

Erbarme dich und laR mich leben!

Ist's morgen frih nicht zeitig genung?
Bin ich doch noch so jung, so jung!
Und soll schon sterben!

Hier schlagt das Pendel, aus der moralischen Richtung kommend,
durch den tiefsten Punkt, den "Todes"-Punkt der Verschattungen
und Melancholien, um konsequent hinitberzuschwingen in die
asthetische Richtung:

Schon war ich auch, und das war mein Verderben.

An dem Worte Schénheit, dem Attribut der Asthetin, erwacht in
Gretchen die Erinnerung an Faust, der als "Schelm" der "Hur'"
geschmeichelt hatte; ihr

Nah war der Freund -

markiert noch den asthetischen Aufschwung des Pendels, der
seinen hochsten Punkt und momenthaften Stillstand erreicht in
der Feststellung seiner Abwesenheit:

- nun 1ist er weit;

Wahrend das Pendel zur Mitte zurickschwingt, reflektiert
Gretchen ihre asthetische Vergangenheit, die Liebe zwischen
"Schelm" und "Hur'" als ein lebenswidriges Gewaltverhaltnis

Zerrissen liegt der Kranz, die Blumen zerstreut.
Fasse mich nicht so gewaltsam an!

Und wie schon vor dem ersten Ausschlagen des Pendels Gretchen
den "Vater" im "Henker" Faust um menschliches Verstandnis, um
liebende Vergegenwartigung bat -

Bist du ein Mensch, so fihle meine Not -

so kehrt das Pendel mit der Bitte an den "Schelm" im "Henker"
Faust zu seiner Ausgangslage zurick:

10



Schone mich! Was hab' ich dir getan?
LaR mich nicht vergebens flehen,
Hab' ich dich doch mein Tage nicht gesehen!

Nach diesem "Nein" zu des Mannes moralisch und asthetisch
getarntem Gewaltverhaltnis iUber die Frau, dieser doppelten
Verweigerung einer Identifikation mit den zwei Seelen eines
Mannes, der ihr in der anonymen Gestalt des "Henkers"
erscheint, findet sich Gretchen in die iUber sie verhangte
"Kerker-Ordnung":

Ich bin nun ganz in deiner Macht.

Mit diesem moralisch-asthetischen Pendelschlag trieb die alte
Eva, trieben die zwei Seelen in Gretchens Brust Schuld-
Stellvertretung; Gretchen appellierte ans Verstandnis des
Mannes und erwartete von ihm jene Liebesfahigkeit und
Herzensklarsicht, die sie selber nicht besitzt. Dieser
ichflichtige Pendelschlag bleibt ohne reale Fluchtfolgen: Dab
die alte Eva Verstandnis und liebende Vergegenwartigung
fordert von einem Manne, in dem die neue Eva, das sich am
Seelengrund lockernde Voglein, bereits klarsichtig den
"Henker", den "Vater" und "Schelm", erkannt hat - diese
Paradoxie halt den alten reaktionaren Lebenswillen, der vor
dem Manne noch einmal fordernd auflebt, ins passive
Eingedenken gebunden.

11



12



Nach diesem Abschied von einer Kerker-Geschichte, die Mutter
und Hur', Vater und Schelm mit ihrem Leben geschrieben hatten
und die sich im Weibe soeben tUberlebt, steht alle Bewegung in
Gretchens Seele still. Es ist der kurze entspannte Augenblick
vor einem neuen Atemholen. Von diesem Augenblick, da im
weiblichen Partner Erschopfung lber der geleisteten und
abgeschlossenen Anamnesis mit dem Schein der Versdhnung
zusammenfallen - "Es waren gliuckliche Zeiten" -, fihlt sich
Faust zu seinem letzten, jetzt gewaltsamen "Rettungs"-Versuch
legitimiert:

Hier hilft kein Flehen, hilft kein Sagen,
So wag' ich's, dich hinweg zu tragen.

Aber mit dem Auftauchen des lebenden Kindes in Gretchens Brust
sind die Zeiten der Weib-Unterwerfung, der Weib-Anpassung,
Zeiten des falschen Sich-Anschmiegens vorbei:

Was so ein Mann nicht alles, alles denken kann. -
Weil nicht, was mich nach deinem Willen treibt...

Das alte Gretchen, das dem Manne als ihrer Kerker-Gottheit
verfallen war, liegt in den letzten Zigen. Das gegenwartige
Gretchen lebt zwischen Tod und Auferstehung. Gegen Fausts
Versuch, Gretchens geistige Emanzipation gewaltsam zu
verhindern, die Frau unter mannlicher Subordination zu halten
und damit das alte patriarchalische Rollenverstandnis zu
retten, bewahrt sich Gretchens Auferstehungstrieb, ihr
geistgeleitet-personales Selbstsein: Auf Fausts gewaltsamen
Rettungs-Versuch beschwdrt Gretchens Antwort noch einmal die
Vergangenheit, das patriarchalische Gewaltprinzip, das die
Frau "morderisch anfaBt", den Schelm, dem sie, solange er
moralisch-religids - "vaterlich" bemantelt war, "alles zu
Lieb' getan" hat. Diese Ara weiblicher Anpassung und
Unterwerfung, diese Ara des siichtigen Verlangens, vom Vater,
vom Manne als der Kerker-Gottheit bestatigt zu werden, ist
voruber:

LaRk mich! Nein, ich leide keine Gewalt!
Fasse mich nicht so mdorderisch an!
Sonst hab' ich dir ja alles zu Lieb' getan.

"Sonst hab' ich dir ja alles zu Lieb' getan": dieses "Sonst"
war und ist nicht mehr.

13



Auf das erneute Drangen Fausts, dessen Vokabular immer noch
den weibverdinglichenden, weibverniedlichenden
patriarchalischen Macht- und Herrschaftsanspruch verrat

Der Tag graut! Liebchen! Liebchen!

strafft sich das Voglein, das Kind, die ewige Creatur in
Gretchens Brust. Hier beginnt der vierte und letzte Abschnitt
ihres Eingedenkens, der sich zuletzt im Durchbruch vollendet.
Es hebt sich Gretchens Atem zum abschlielRenden Gesamturteil
Uber die alte Eva in ihrer Brust:

Der Tag graut! Liebchen! Liebchen!

Tag! Ja es wird Tag! der letzte Tag dringt herein;
Mein Hochzeittag sollt' es sein!

Sag niemand, daB du schon bei Gretchen warst.

Weh meinem Kranze!

Es ist eben geschehn!

Wir werden uns wiedersehn;

Aber nicht beim Tanze.

Die alte Rolle der Frau, das Liebchen, die Puppe, die Faust
retten will - Gretchen wirft sie ihm wie eine abgelebte Haut
mit Anfligen von ironischer Verachtlichkeit gleichsam vor die
FiBe, es ist nicht schade darum, es war nichts daran -

Es ist eben geschehn!

Was gilt dem Voglein in Gretchens Ich der zeitliche Tag! Ihm
ist der vergangene Tag Kerkertag des Grauens. Dem Voglein geht
es um den wahren Tag, den letzten Tag als der Gerichts-
Schwelle zum ewigen Leben. Das Vdglein, das Kind, das
Gretchens Brust mit einer ekstatischen Entschiedenheit zum
Selbst erfiullt, weill, daB der Tod der alten Iva nicht das Ende
der Persdonlichkeit, sondern die Bedingung ihrer Auferstehung
ist:

Wir werden uns wiedersehn -

Wie, wo und wann werden sie sich wiedersehen? Gretchen besitzt
kein utopisches Bild von diesem neuen Leben und dieser neuen
Liebe. Es erstirbt ihr die Rede lber dieser allgemeinen,
offenen VerheiBung. Erst nach einem einhaltenden Besinnen, das
Goethes Weisheit mit einem akzentuierenden Strichpunkt
markiert, beschreibt Gretchen die neue Zukunft mit Faust als
die Negation von Vergangenheit; so wird es nicht sein, wie es
friher war:

14



Wir werden uns wiedersehn;
Aber nicht beim Tanze.

"Immer spielt ihr und scherzt? IThr miRt! oh Freunde, mir geht
dil in die Seele, denn diR mibBen Verzweifelte nur."
(Holderlin)

Gretchen ist Uber Graus und Verzweiflung hinaus. Alle friheren
Tabus in ihrem Ich und in ihrer Gesellschaft sind gedffnet;
alles "Ich-weiB-nicht-wie" ist durchlebt und ausgeleuchtet;
Spiel und Scherz, Hochzeit und Tanz - alle diese, die Ich-
Schwache der alten Eva substituierenden und Uber die
sprungbereit lauernde Verzweiflung hinwegtragenden
Geselligkeiten und Konventionen - ihrer wird Gretchens neue
Liebe nicht mehr bedirfen.

Dieses in aufgeldsten Rhythmen aus Gretchen hervorbrechende
Urteil lUbers eigene und partnerliche Ich erweitert sich ins
eschatologische Urteil iUber eine Gesellschaft, die Gretchen
noch vollig in die gott- und selbstverleugnende Praxis dieser
Konfliktverdrangung befangen sieht. Gretchen, im Begriff ihren
Subjekt-Kerker zu sprengen, beschreibt in einer kafkaesk
anmutenden Vision das DrauBen, die "Freiheit" der
Gesellschaft, als das Grab von Unfreien, Grab eines
Kollektivs, einer "Menge", die lautlos-gespenstisch,
manipuliert, aulengelenkt und Moral-gedampft den Tod der alten
Eva in Gretchens Brust als ein o6ffentliches Opfer zelebriert,
an dessen Schrecken das bedrohte Wohlverhalten, die kollektive
Kerkermoral regeneriert:

Die Menge drangt sich, man hort sie nicht.
Der Platz, die Gassen

Konnen sie nicht fassen.

Die Glocke ruft, das Stabchen bricht.

Wie sie mich binden und packen!

Zzum Blutstuhl bin ich schon entriickt.

Und Gretchen als Seherin erkennt im Tod ihrer alten Eva das
Paradigma von allgemeinem Schicksal:

Schon zuckt nach jedem Nacken
Die Scharfe, die nach meinem ziuckt.
Stumm liegt die Welt wie das Grab!

Nach dieser letzten Klarsicht, in der das Todesurteil iber ihr
eigenes altes Ich apokalyptisch ins Urteil idber die Welt sich
verschlingt, ist Gretchens Seele gelockert, gereift, das

15



Voglein zum Fluge, das Kind zum Leben stark geworden; die alte
multi-schizoide Seelen-Verfassung bleibt hinter ihr zurtck,
das schone Waldvdglein hat Gretchens ganzes Seelenreich
eingenommen, es gibt keine andere Instanz mehr in Gretchens
Brust als das eine, vom personalen Geistselbst entzindete,
entzlckte, entschlossene Ich. Vor den ekstatischen Bekundungen
dieses Ich verliert Fausts vaterliches Selbstverstandnis
seinen letzten Halt. Eine Frau, die aus ihrer geschichtlichen
Verlorenheit zu ihrem Selbstsein, zu ihrem eigentlichen und
ursprunglichen Ich zurickfindet, spricht nicht mehr: sie ist
das Todesurteil Uber den patriarchalischen Mann. In Fausts
Fihlen und Denken herrscht vollige Anarchie, sein alter Adam
stirzt haltlos in Nichts zusammen, und in der sophokleischen
Formel der Weltverneinung

O war' ich nie geboren!

ist das von Faust reprasentierte Ende des Patriarchats
leitmotivisch mit den Schrecken seines Weib-distanzierenden
Anfangs verknupft.

O war' ich nie geboren!

Dieses Diktum der Lebensverneinung, des totalen Regresses ins
Nichts, ist das mannliche, vaterliche Echo auf Mephistos
Nihilismus:

...denn alles, was besteht
Ist wert, daB es zugrunde geht;
Drum besser war's, daB nichts entstinde.

Dieses mephistophelische Echo aus dem Munde Fausts zieht
seinen Urheber an und o0ffnet diesem die Tir zum Kerker- und
Seelen-Raum, den Faust bisher allein mit Gretchen teilte:

Auf! oder ihr seid verloren.

Unnutzes Zagen! Zaudern und Plaudern!
Meine Pferde schaudern,

Der Morgen dammert auf.

An Mephistos zynischer Lebensverneinung, die sich allein in
dem Wort "Plaudern" fur das Ringen zweier Seelen um
Kerkerfreiheit und Heil offenbart, strafft und sammelt sich
der Geist, das gefliigelte Atherwesen in Gretchen zum
creatiirlichen Gottesschrei, dieser auBersten Form hochgemuter
Lebensbejahung. Solange das alte Gretchen ihren Schauder, ihr
Ich-weiB-nicht-wie als Moralistin oder Asthetin, reflektierend
oder singend, verdrangt hatte, solange sie ihren Graus mit der

16



Flucht in die bestatigenden Arme des Mannes zur momenthaften
Wonne verwandelt hielt, war ihr, allem dumpfen Empfinden zum
Trotz, die Identitat Mephistos verschleiert geblieben. Jetzt,
da das Kind lebt, das schone Waldvogelein, flugfahig, Gretchen
emporzieht, da Gretchen alle niederhaltenden Illusionen
durchwandert, sich selbst und die Welt entlarvt hat, da keine
Intellekt-Allegorie, keine Begriffs-Surrogate von Himmel und
Holle die Unmittelbarkeit des Erlebens verstellen, steht
Mephisto vor ihr, enttarnt als der, der er ist:

Was steigt aus dem Boden herauf?

Gretchen hat fir einen Herren der HOlle kein Personal-
Pronomen: ihr ganzer Abscheu sammelt sich in das bestimmt-
unbestimmte

Der! der! Schick' ihn fort!
Was will der an dem heiligen Ort?
Er will mich!

Fausts
Du sollst leben! -

proklamiert noch einmal, schon sehr verschwommen und
mehrdeutig, die Rettung - welche Rettung? Dann erreicht im
Angesicht dieser auBersten Bedrohung Gretchens konfliktreiche
Katharsis ihren letzten Subjekt-Kerker-sprengenden Hohepunkt.
Die Gedanken an Gott als ihren Vater, an die himmlischen
Heerscharen, an ein Gericht, das jede Creatur zu bestehen hat,
wenn sie aus mephistophelischer Welt-Verlorenheit in die
Geborgenheit der obern Gnade zurlickfinden will, diese Gedanken
waren Gretchen im Kerker der Gesellschaft allegorisches Spiel;
mit diesem Spiel hatte sie Kerker-immanente, subjektivistische
Selbstrechtfertigung und Selbstheiligung getrieben: "Und
segnet' mich und tat so groB". In Faust, dem Herren einer
Theologie ohne Transzendenz, war ihr dieses Spiel mit einem
begriffsverdinglichten Numinosen leibhaftig verkdrpert. Die
flugfahige Creatur, die sich in Gretchen befreite, kennt keine
Spekulation mehr; ihr ist alle menschliche Satzung, alles
menschliche Gericht und Urteil, jeder Gedanke an
Selbstrechtfertigung und Heils-Stellvertretung wesensfremd. In
ihrem Anruf

Gottes Gericht! dir hab' ich mich idbergeben!

nimmt diese Creatur den schlichten, spekulativ uniberformten
Kern der Religion beim Wort. Dieses elementare Zuriuckstreben

17



der verlorenen Tochter unter den Schutz des Vaters im
creatirlichen Gottesschrei ist identisch mit der Aufkindigung
Jjenes Bundes, den die alte Eva selbst- und gottverleugnend mit
der Schlange geschlossen hatte. In Gretchens Notschrei, dieser
ungeteilten und unbedingten Selbstdarbringung einer
aufgebrochenen Seele, ist der erste Teil des Vaterunsers auf
die knappste Sprachformel gebracht. "Dein Wille geschehe" -
dieser Gehorsam ist in Gretchen, die mit der Kerker-immanenten
Usurpation des Gottlichen, mit Stellvertretungs- und
Wunderglauben nicht mehr leben kann, vom Glaubensartikel zur
Uberzeugung geworden. Erst dieses Gretchen, das aus
menschlicher Satzung sich zurickgefunden hat unter Gottes
Willen, nahert sich dem Vater im persdnlichen Angeloben:

Dein bin ich, Vater!

Diesem Angeloben folgt ihr Schrei um Rettung; in ihm sind alle
Anliegen einer Menschenseele, wie sie den zweiten Teil des
Vaterunsers fiullen, gerafft in den Inbegriff menschlichen
Bittens: die Erldésung vom Ubel

Dein bin ich, Vater! Rette mich!

In Gretchens altem Ich hat sich das Versprechen der Schlange
im Paradiese - "Ihr werdet sein wie Gott" - als Lebens-
Katastrophe erfullt und als Luge entlarvt. Aus Gretchens
zerbrochener Subjekt-Autonomie, die sich in der Katastrophe
als Fiktion, als ein endliches Kannibalen-Mahl erwies,
befreite sich ein unterdricktes, ausgebeutetes Wesen, das
"schone Waldvdgelein": ihm ist der Impuls einer
selbstsegnenden Gleichsetzung oder Vermischung mit dem
Schopfer fremd. Im Voglein, im Kind, in Gretchens geistigem
Selbst, existiert kein Begriff fir menschliche Goéttlichkeit
oder fiur die Moglichkeit einer pantheistischen
Selbstvergottung; dem freien, flugfahigen Geiste ist
Geschopflichkeit konstitutiv. Gretchens Geistselbst weil, dab
es in Augenblicken der Bedrohung, der Freude, des Dankes alle
seine Kraft in den persdnlichen Anruf des Vaters sammeln darf.
In dieser Fahigkeit ruht der udber alle Formen der AuBRenlenkung
triumphierende und hinwegtragende Stolz der flugfahigen
Creatur. Dieser Stolz, mit dem Gretchen den Vater sucht,
erweist sich als das Konzentrat und die ekstatische Sonderform
einer geistigen Demut, der das alttestamentliche BewuBtsein
vom Abstand zwischen Creatur und Heiligkeit unverauBerlich
ist. Deshalb wird Gretchen auf dem HoOhepunkt dieses Sich-

18



Sammelns, Sich-Nahens, Sich-Darbringens und Sich-Angelobens,
das in striktem Gegensatz steht zu Gretchens Kerker-Glauben,
der sich stets zuerst an religidse Instanzen der
Stellvertretung wandte, der Ausnahme-Charakter dieser
geschopfliehen Ummittelbarkeit zum Schopfer bewuBt. Gretchen
erkennt, daB der Schopfer nicht persdnlich helfend sich ihr
nahen kann, daB aber in seinem Namen die Himmel sich bewegen
werden. Diese Himmel, die belebte und beseelte Schopfung, ihre
Spharen-Harmonie, waren Faust in der gotischen Stube bei der
Beschworung des Macrokosmos einen Augenblick bedrangend und
seinen Verstand iUbermachtigend vor die Seele getreten:

Wie alles sich zum Ganzen webt,

Eins in dem andern wirkt und lebt!

Wie Himmelskrafte auf und nieder steigen
Und sich die goldnen Eimer reichen!

Mit segenduftenden Schwingen

Vom Himmel durch die Erde dringen,
Harmonisch all das All durchklingen!

Faust hat dieses Bild Lebendigen Geisterwebens mit seinem
pantheistischen Selbstvergottungs-Wahn besetzt und zu Spiel
und Gleichnis, zu Kerker-Zier allegorisiert:

Welch Schauspiel! Aber ach! ein Schauspiel nur!

Fir Gretchen, die sich aus dem dunklen Drang, aus bloRem
Erldsungs-Schmachten im Gottesschrei zum Schopfer, zum Vater,
zum Ursprung zurickgefunden hat, ist das Gleichnis Ereignis
geworden. Sie weil, daB die Himmlischen, die die Natur
beseelen, beleben und bevdlkern, vom weiblichen Geist, der den
allegorischen Spuk, den schénen Schein eines zum Selbstgenul
miRbrauchten Gedankenhimmels durchbrochen hat, als Auler-Ich
sich erfahren und als dialogbereites, liebendes, helfendes
Gegeniber sich finden lassen:

Thr Engel! Ihr heiligen Scharen,
Lagert euch umher, mich zu bewahren!

Im Namen des Vaters bewegen sich die "Himmelskrafte" und
bilden um Gretchen den schiitzenden, gegen Mephisto
abgrenzenden Lichtring; aber noch kann Gretchen die
Wiederanknipfung des unterbrochenen Bundes nicht bestatigt,
kann ihr das "gerettet" nicht zugesprochen werden. Gretchens
Angeloben ist noch getriubt, ihr Aufflug noch gehalten von
einer letzten, schon bis zum ZerreilRen gespannten Kerker-
Bindung: Es ist ihre Bindung an Faust; auch zu ihm, dem

19



Komplizen ihrer gott- und seinsentfremdeten Kerkerliebe mul

sie einen letzten, bedingungslosen, "reinlichen" Distanz-Akt
vollziehen, dann erst steht sie, mit einer Faust-Paraphrase

gesagt, ein Weib allein vor ihrem Gott:

Heinrich! Mir graut's vor dir!

das sind die aus der Klarsicht, aus dem "kiithlen Ort" des
Waldvogeleins, aus der Reinheit des Geistes gesprochenen Worte
der Distanz. Mit ihnen schlieRt sich die Kette der Ablosungen
von den alten Kerker-Bindungen zum Ring. "Ich bin der Herr,
dein Gott; du sollst nicht andere Gotter haben neben mir":
Gretchen ist aus dem Gotzendienst im Kerker ihres Subjekts
zurickgekehrt in den Geltungsbereich des ersten Gebots. Keine
mit Liebe bemantelte Ichsucht, keine Ambivalenz der Gefihle,
kein niederhaltender Gedanke, kein Zweifel hat mehr Raum in
ihrer Brust; Gretchen ist frei, die Bestatigung ihrer Person
von oben zu empfangen. Der erwahlende Himmelsspruch

Ist gerettet!
macht Mephistos Urteil, zugleich Urteil der Gesellschaft,
Sie ist gerichtet!

zuschanden und bringt Gretchen die Bestatigung, daB die
Ruckkehr der verlorenen Tochter vom Vater angenommen und der
zerrissene Bund wieder angekniUpft ist. Es war die aus dem
"kiithlen Ort" des Waldvdgeleins stammende Eigenschaft der
Reinheit, der geistigen Scham: sie verlieh Gretchen gegen die
horizontalen Sozialbindungen der Kerkerwelt die Kraft zur
Distanz, die Kraft zum unbedingten Bei-sich-selbst-Stehen. Mit
dieser Eigenschaft durchbrach Gretchen den Kerker nach oben
und schuf damit die Voraussetzung, daBR sich ihr die Liebe des
Himmels wieder zuneigen und die unterbrochene, Subjekt-
setzende vertikale Bindung zwischen Schopfer und Geschopf sich
erneuern konnte. Diese Liebe von oben erweckt auch in Gretchen
die erbarmende Liebe. Bestatigt und erwahlt von auBerhalb des
Kerkers, wendet sich Gretchen aus der Distanz ihres
klarsichtigen Reinheits-Standorts liebend dem Kerker zu. Die
Liebeswahl aus dem dunklen Drang, die Gretchen als die alte
Eva selbst- und partnervergotzend in Marthes Garten einst
getroffen und mit dem pantheistischen Orakel der Sternblume
geheiligt hatte, wird von dem geretteten und von aublerhalb des
Kerkers in ihrem Sein gehaltenen Gretchen ausdricklich
bestatigt. Von oben zu ihrem Selbst entzickt, kann sie den
Vater und Schelm, dem sie gestern als Mutter und Hur'

20



verfallen war, seiner noch anhaftenden Tribung zum Trotz, aus
der gewonnenen Distanz heraus liebend erwahlen. Mit dieser
Erwdhlung, ihrem

Heinrich! Heinrich!

das wir sie, "von innen, verhallend", dem noch getribten
Freunde nachrufen hdren, spannt Gretchen als BuBerin unter dem
Gnadenhimmel einer fir sie offenen Transzendenz den Liebes-
und Erwartungsbogen bis ans Ende des Zweiten Faustteiles.

In diesem Gretchen, das seine verunstaltenden Damonien
durchbrochen und eine Lebensverankerung auBerhalb des alten
Subjekt-Kerkers gewonnen hat, besitzt Faust wahrend seiner
Kerker-Arbeit in diesem Zweiten Teil der Dichtung seinen
eigentlichen Halt, sein oberes Leitendes; mit ihm vermag er
sich Uber das geistig-personale Sehnsuchtsbild vom Weibe, das
er im Mit-Erleben und Mit-Erleiden von Gretchens Durchbruchs-
Weg sich wiedererwecken konnte, in Ahnung und Vision zu
verbinden. Perseus versetzte sich einst durch eine besondere
Form "listig" gesteigerter mannlicher Reflexion in die Lage,
die verschlingenden Aspekte des Weiblichen, uber denen das
Leben in unserer Vorgeschichte zu ersticken und zu versteinern
drohte, aus seinem BewuRtsein zu verdradngen und mit dieser
Entthronung der Frau das Reich des Vaters und Schelms
einzuleiten. Faust, dem gegen Ende des endlichen Patriarchats
die spekulativen Krafte dieser Weib-Verdrangung erlahmen, hat
in dem oberen Leitenden in der Gestalt des blBenden Gretchens
eine Quelle stromender Liebes- und Lebenskraft gewonnen, die
ihn befahigt, den Kerker-Figurationen der Gorgo medusa ohne
Gefahr einer Versteinerung ins Antlitz zu sehen. Nach dieser
Kerker-Arbeit des Mannes, die keineswegs Verbrecher-Arbeit,
sondern Weg "einer immer hoheren und reineren Tatigkeit" 1ist,
schlieBt sich der trennende RiB zwischen den Geschlechtern,
und wir sehen Gretchen unter dem hebenden Glanze der mater
gloriosa dem

...frih Geliebte (n)
Nicht mehr Getribte (n)

seinen Aufstiegsweg vorangehen. Damit erdffnet Gretchen,
beispielgebend fir viele, jenes Geschichts-Aon, in welchem der
Mensch zuriuckkehrt unter eine gdéttliche Ordnung zwischen
Schopfer und Geschopf und zwischen Mann und Frau, wie die

Genesis sie als vor dem Siundenfalle giltig definiert: Jjenes
Aon, in welchem nicht mehr uUber verdridngten Abgrinden Mutter

21



und Hur', Moral und Asthetik feindlich die zerrissene Brust
regieren,

sondern Reinheit und Liebe, "Scham und Schoénheit"

"Hand in Hand/ Den Weg verfolgen iiber der Erde
grunen Pfad".

"zusammen"

22



23



Die vier zentralen Erkenntnis-Pramissen von Goethes Lebens-
und Erfahrungs-Logik, aus der heraus Fausts und Gretchens
Erlosung als Vorschein einer Zukunft, die inzwischen
Wirklichkeit, Kerkergegenwart geworden ist, paradigmatisch
gedacht und ins Kunstwerk gestaltet werden konnte - die
Bestatigung dieser vier Pramissen durch das Schopfungswissen
der Gralsbotschaft - ohne diese vier Pramissen kein bewultes
Kerker-Erleben und Kerker-Uberleben.

Erste Pramisse: Goethes BewuBtsein von der Einheit der Welt -
ihres ungeteilten, nahtlos vermittelten Diesseits und
Jenseits; der RiB zwischen beiden Welten durch menschliches
Eigenwollen entstanden und nur durch die Aufgabe und
Uberwindung dieses Eigensinns zu heilen -

Den teleologischen Beweis vom Dasein Gottes hat die
kritische Vernunft beseitigt; wir lassen es uns gefallen.
Was aber nicht als Beweis gilt, soll uns als Gefihl
gelten, und wir rufen daher von der Bronto-Theologie bis
zur Nipho-Theologie alle dergleichen fromme Bemiithungen
wieder heran. Sollten wir im Blitz, Donner und Sturm
nicht die Nahe einer iUbergewaltigen Macht, in Blitenduft
und lauem Luftsauseln nicht ein liebevoll sich
annaherndes Wesen empfinden dirfen? (Goethe, Aus dem
NachlaB, Uber Literatur und Leben)

Dieses BewuBtsein von der Allbeseeltheit gehdort zu Goethes
frihester Erfahrung; vergl. Urfaust, Erdgeist-Vision. Goethes
- ich sage mit Betonung: "minoische" Natur- und
"Weltfrommigkeit". Sein Kampf gegen Newton; sein Kampf gegen
das Heraufkommen der bloBen Apparate-Wissenschaft. Nur aus
Ganzheiten 1aRt sich aufs Ganze schlieBen; nur in Ganzheiten
vermag sich das die Ganzheit konstituierende "Dahinter"
mitzuteilen, wenigstens noch ahnungsvoll durchzuscheinen.

Es gibt kein Dies- und Jenseits, sondern nur ein
einheitliches Sein! Den Begriff der Trennung hat allein
der Mensch erfunden, weil er nicht alles sehen kann und
sich als Mittelpunkt und Hauptpunkt der ihm sichtbaren
Umgebung dunkt. Doch sein Wirkungskreis ist groRer. Mit
dem Trennungsirrtum aber schrankt er sich nur ein,
gewaltsam, hindert seinen Fortschritt und gibt Raum der
zUlgellosen Phantasie, die ungeheuerliche Bilder bringt.

Habt IThr endlich die Schopfung als ein Ganzes aufgefalt,

24



wie sie es ist, macht keine Trennung zwischen Dies-

und Jenseits, dann habt Ihr den geraden Weg, das
eigentliche Ziel rickt naher, und der Aufstieg macht Euch
Freude, gibt Genugtuung. Ihr kénnt dann auch die
Wechselwirkungen viel besser fihlen und verstehen, die
durch das Ganze, Einheitliche lebenswarm pulsieren, weil
alles Wirken von der einen Kraft getrieben und gehalten
wird. Das Licht der Wahrheit bricht Euch damit an!
(Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft,
Erwachet)

Diese gleichsam programmatische Bestatigung aus den ersten
Seiten der Gralsbotschaft wird von den nachfolgenden
Schilderungen der "Schopfung als ein Ganzes" eingelost.

Zwelte Pramisse: Goethes BewuBtsein, dal ein stellvertretendes
Erlosungsopfer, gleich welcher Art und Herkunft, weder Heil
noch persdnliche Heiligung bringen oder wirken kann. Es gibt

nicht die fir Gretchen immer wieder in Anspruch genommene
"unschuldige Schuld". Um zum Begriff der vollen, ungeteilten
und unteilbaren Verantwortung des Subjekts fir alle seine
Taten und Befindlichkeiten im Erdenleben zu kommen, Jjede
Ichflucht abzuschneiden, alles Hinausprojizieren von eigenem
Unbehagen in die Umwelt schon im Keim spekulativen Entstehens
zu ersticken, mul man Goethes zweite Pramisse, welcher, auf
der ersten aufbauend, das BewuBtsein von der Unmoglichkeit
einer Schuldstellvertretung inharent ist, teilen: die Erde als
"Pflanzschule fir Geister" - die pranatale und postmortale
Existenz - mit Reincarnation und Karma: "Wiederbringung" - fir
Goethes Selbst- und Welt-Verstandnis schon in jungen Jahren
selbstverstandliche Pramisse. Vergl. fir die frihesten
AuBerungen den "Brief des Pastors zu ++ an den Pastor zu ++":

Ihr wiBt, lieber Herr Amtsbruder, dal viele Leute, die so
barmherzig waren wie ich, auf die Wiederbringung gefallen
sind, und ich versichere Euch, es ist die Lehre womit ich
mich insgeheim troste; aber das weill ich wohl, es ist
keine Sache, davon zu predigen. Ubers Grab geht unser Amt
nicht...

Heute, zum "Abend der Zeit", da "der Zorn ernst geworden ist
an dem Himmel", unter einem unabladssig und in planetarischen
AusmalBen sich verscharfenden Leidensdruck, ist ohne diese
"Predigt" nicht mehr zu leben und das Leben im Einzelnen und
Gesamten nicht mehr zu verstehen und zu lenken.

25



Ein Hauptfehler so vieler Menschen ist aber der, daBl sie
nur nach dem Grobstofflichen urteilen und sich darin als
Mittelpunkt sehen, sowie mit einem Erdenleben rechnen,
wahrend sie in Wirklichkeit schon mehrere Erdenleben
hinter sich haben. Diese, sowie auch die Zwischenzeiten
in der feinstofflichen Welt, gelten als ein einheitliches
Sein, durch das die Faden, ohne abzubrechen, straff

gezogen sind, so daB also in den Auswirkungen eines
Jjeweiligen irdischen Daseins nur ein kleiner Teil dieser
Faden sichtbar wird. Ein groBer Irrtum ist es demnach, zu
glauben, daB mit dem Geborenwerden ein vollkommen neues
Leben einsetzt, dab ein Kind also "unschuldig" ist, und
dal alle Geschehnisse nur auf das kurze Erdendasein
berechnet werden dirfen. Ware dies wirklich, so miublten
selbstverstandlich bei bestehender Gerechtigkeit
Ursachen, Wirkungen und Rickwirkungen geschlossen auf die
Spanne eines Erdendaseins fallen.

Wendet Euch ab von diesem Irrtum. Ihr werdet dann schnell
die jetzt so oft vermiBte Logik und Gerechtigkeit in
allen Geschehnissen entdecken!

(Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft,
Schicksal)

Dritte Pradmisse: Wie war es im BewuBtsein des Menschen zur

Trennung von Diesseits und Jenseits gekommen und mit ihr zum
Verlust der Geborgenheit in der oberen Gnade? Wie zur
ichflichtigen Schuld-Verdrangung? Hier Goethes bewulte
Rickwendung zu einem personal vollzogenen Sundenfall mit
kollektiven Folgen - dies in einer Mitwelt, in welcher
entweder unter MiBbrauch des Leidenswegs Christi
Schuldstellvertretung getrieben (wurde) oder aber,
aufklarerisch und idealistisch, Himmel und HO6lle nur noch
allegorisch-spekulative Uberbau-Relevanz besaBen. Hier Goethes
Wiederentdeckung der verlorenen, arbeitsteiligen und
harmoniestiftenden Polaritat zwischen Mann und Frau - das
Ewig-Weibliche; das "Hangen" des Mannes an der Frau in einem
hierarchischen Sinne (beiladaufig: aus Goethes creatirlicher
Geistigkeit floR das Wissen von einer hierarchischen
Seinsordnung, die sich nicht erst ausdrickte im Verhaltnis des
Menschen zum Numinosen, sondern fir ihn psychologische
Wirklichkeit war im Verhaltnis von Mann und Frau; dieses
Wissen lieR ihn bei sich stehen und immunisierte ihn gegen
jede Vereinnahmung von Seiten kollektiver Bestrebungen). Uber

26



diesen Punkt hat Goethe, soweit ich weil, nie theoretisch sich
geduRert. Seine ganze Philosophie, Anthropologie und Theologie
des Sindenfalles und seiner Aufldsung, Adam und Eva, ihr
Verhaltnis untereinander und zu den oberen und unteren
Machten, steckt in der "Faust" genannten Lebensmythe. Ihr
Keim: das Kerkerlied; das Faustgedicht als des Kerkerliedes
lebensdramatische, Individuum und Transzendenz einschlielende
und umfassende Interpretation.

Komm! hebe dich zu hohern Spharen!
Wenn er dich ahnet, folgt er nach.

Die Frau "als Hiterin der Flamme der erhaltenden und
aufwartsfihrenden Lichtsehnsucht"; die Frau als "Empfangerin
und Mittlerin von Strahlungen, welche die Mannlichkeit nicht
mehr aufnehmen kann"; die Frau, die darin "eine halbe Stufe
hoher (steht), dem Lichte zugewendeter als der Mann"; die Frau
als "die Verankerung des Mannes mit dem Licht, der Halt, den
dieser braucht in seinem Wirken in der Schoépfung"..."der Mann
steht in der Schopfung mit der Front nach auBen, um zu
kampfen, das Weib jedoch halt, ihm den Ricken deckend, die
Verbindung mit dem Licht und bildet so den Kern, die
Kraftzufuhr und Starkung". Das Elend aller Zitation; ihre eher
verstellende, einengende Wirkung angesichts der in der
Gralsbotschaft gegebenen Schépfungszusammenhange, die Goethes
dramatisierte mann-weibliche und gottmenschliche Pramisse
bestatigen und erklaren.

Vierte Pramisse: Ein Leben - oder besser: eine Psyche, die

sich den AnschluB an die Wasser des Lebens, an die hebende,
aufwarts fihrende Transzendenz abgeschnitten hatte, die nur
noch auf ihre Subjekt-Autonomie, gewissermalRen auf die eigenen
Subjekt-Ressourcen gestellt war, ist endlich; den ersten drei
Pramissen ist also der Blick auf den jungsten Tag, dem diese
verendlichte Psyche, individuell und kollektiv, entgegenlebt,
inhdrent: Hier Goethes eschatologisches Bewultsein, das
ausdriicklich die Erkenntnis einschlieBt, daBl das Dunkel dem
Licht, Mephisto Faust (und Gretchen) dienen mulb, sobald der
alte Adam und die alte Eva aufbrechen, zerbrechen und unter
dem EinfluB des nicht mehr verdrangbaren Geistes, des
"Vogleins" der faustische Verwandlungs- und Erneuerungsprozel
einsetzt. Das Faustdrama als Ganzes ein Endzeit-Mysterium.
Schon im Ersten Teil Mephistos Selbst-Reflexion aufs Ende
seiner Herrschaft - Nordische Walpurgisnacht - Mephistopheles,
der auf einmal sehr alt erscheint:

277



Zum jungsten Tag fuhl' ich das Volk gereift,
Da ich zum letzten Mal den Hexenberg ersteige,
Und weil mein FaBchen triube lauft,

So ist die Welt auch auf der Neige.

Vergl. Zitat: Eckermann oder Riemer oder Miuller: "Die Welt
reif fir den juingsten Tag."

Vergl. im Zusammenhang: Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit,
Gralsbotschaft, "Natur": "So wird auch letzten Endes alles
Dunkel in dem Ublen Wollen nur dem Lichte dienen miissen, um
damit zu zeugen fir das Licht." Der "Jingste Tag": in der
Gralsbotschaft befreit aus bloBer theologischer
Begrifflichkeit, kein numinoses Fatum, sondern aufgezeigt und
erklart in seinem kosmischen, naturgesetzlichen Zusammenhang.

Diese vier Pramissen: tragende Saulen von Goethes
Weltverstandnis; Grundlage seines Christentums: "Sie wissen
wie ich das Christentum achte, oder Sie wissen es vielleicht
auch nicht. Wer ist denn noch heutzutage ein Christ, wie
Christus ihn haben wollte? Ich allein vielleicht, ob ihr mich
gleich fir einen Heiden haltet" (Goethe zu Kanzler v. Miuller,
7. April 1830). Goethe hat aus diesen Pramissen gelebt und
gearbeitet, aber er hat sie auBerst selten theoretisch und
niemals plakativ thematisiert. Er wuBte, daR er, zwischen den
Stihlen sitzend, dem MiBverstehen und der unerwinschten
Vereinnahmung Tur und Tor O6ffnen wirde. Er konnte schweigen,
welil er diese Pramissen im "Faust" zu einem dramatischen
Lebenspaket verschnirt hatte und sie darin, versiegelt, fir

spatere Tage - "die Wasser werden steigen, mein Schiff wird
schwimmen und fahren" - wohl aufgehoben wulRte. Und doch ist
der Seufzer seiner Einsamkeit Uberliefert: "Ich kann

eigentlich mit niemand mehr Uber die mir wichtigsten
Angelegenheiten sprechen, denn niemand kennt und versteht
meine Pramissen. Umgewandt verstehe ich z.B. Vogeln sehr gut,
ohne seine Pramissen zu kennen; sie sind mir a priori klar:
ich sehe aus seinen Folgerungen, welche Pramissen er gehabt
haben muB." (Goethe zu Kanzler v. Miuller 5. April 1830).
Goethe hat mit seinen Pramissen aus den im Subjekt-Kerker
herrschenden Ideologien ins Urphanomen zurickgefunden; seine
Pramissen grinden im Leben; diese Lebensgegrindetheit seines
Denkens macht "seine Folgerungen" unbequem, weil von Kerker-
Befangenen nicht mehr durchschaubar, beherrschbar, ideologisch
nicht mehr schablonisierbar, katalogisierbar. Die Lebens-
Gegrindetheit seiner Pramissen hat zur Folge, daBl er die

28



Pramissen (seiner Mitwelt) versteht aus ihren Folgerungen -
ihn hingegen, so wie es in seiner Weltstunde um sein einsames
Christsein bestellt ist, keiner. Seine Grindung ist nicht mehr
diskursiv erreichbar und definierbar; nahe kommt ihr nur die
Liebe, die an seiner glitigen Fremdheit sich entzindet und
gleich ihm die Kerkerlogik, die immer eine welitere oder engere
Standpunktlogik ist, durchbricht. - Diese Pramissen und ihr
Lebensgrund, zu dem Goethe sich hindurchgearbeitet hat, sind a
priori der Gralsbotschaft inharent, diesem AufriR der
Schopfung, der Erklarung ihrer Gesetze und Zusammenhange, ein
Ursprungswissen, von droben hereingetragen in den Kerker,
damit der tiefste Ohnmachts-Augenblick der Menschheit zu ihrem
tiefsten Besinnungs-Augenblick werden kann, bevor ihr
Verfasser und Bringer als Richter in den Wolken (bricht ab).

Geistiges Aufsprengen des alten Subjekt-Kerkers und
intellektuelle Rezeption der Schopfungsgesetze - synchrone
Prozesse; das Hand-in-Hand-Arbeiten von innen und auBen; der
Intellekt als die gereinigt-reine Spiegelung des Geistes - der
sogen. Uberbau nach seiner individuellen wie auch
gesellschaftlichen Seite vom Geiste angeeignet und in Dienst

gestellt - Verfassung derer, die (bricht ab) - Gnaden-Gabe
zur EinUbung in diese Verfassung: "Stilleuchtende Kraft aus
heiliger Schrift"™ - bei dieser "Ubung" die Wiedergewinnung der

Fahigkeit, "am scharfen Strahle zu bldhn".

Dazu unverzichtbar die Wiederherstellung der gestdorten
Hierarchie zwischen Mensch und Gott, zwischen Mann und Frau.
Dies der existentielle Punkt von Goethes vier Erkenntnis-
Pramissen; ohne an diesem Punkt zu arbeiten, bleibt alle
Wahrheit, umfaRte sie gleich alles, "was die Welt im Innersten
zusammenhalt", trockne Lernfrucht, Pedanterie, Schleicherei,
"Wagnerei" - natirlich, das sind Synonyma, Flucht in
Technologie, Homunkulus ohne Faust und Helena.

29



