
 

1 

Auszüge aus: GRETCHENS "KERKERLIED"- SCHLÜSSEL ZU FAUSTGEDICHT 
UND ZAUBERMÄRCHEN 

 

[...] 

 

Faust ist an seinem Wissen, das ihn vom Leben isoliert, 
verzweifelt. Ins entmachtete, entspannte Tagbewußtsein 
schlagen aus verdrängten Schichten seines Selbst Wunschbilder 
von Allversöhnung und Naturbeseelung und entzünden ihm 
hintersinnige Ahnungen und Sehnsüchte. In der Erdgeist-Vision 
erhärten sich diese Ahnungen zur punkthaft erlebten Tatsache. 
Faust erkennt seine patriarchalische Subjektverfassung als ein 
geschlossenes System, als einen das Leben ausschließenden 
Kerker. Im Stande dieser Selbsterkenntnis unternimmt er einen 
letzten Versuch, ohne Frau, ohne reinigenden Liebeskampf, 
vorbei an der Konflikt-Basis Weiblichkeit, aus dem 
patriarchalischen Subjekt- und Weltkerker ins offene 
Geistesleben auszubrechen. Faust greift zu Gift und Schale; 
mit der Opferung seiner irdischen Existenz und ihrer 
objektfixierten Intellekt-Verfassung hofft er, frei von 
irdisch-beschränkter Gedankenwelt, sich mit der Geisterwelt, 
mit einer höheren und lebendigeren Lebens-Sphäre zu verbinden. 
Fausts Ernüchterung über der trocken-weibflüchtigen Form 
seines moralisch-theologischen Patriarchats, die sich bereits 
in Natur-Konfigurationen des Weiblichen - im Geisterweben 
unterm Mondlicht, in den Brüsten der Natur - metaphorisch und 
allegorisch vorbereitete, vollendet sich in todbereiter 
Mondsucht: 

Doch warum heftet sich mein Blick auf jene Stelle?  
Ist jenes Fläschchen dort den Augen ein Magnet?  
Warum wird mir auf einmal lieblich helle,  
Als wenn im nächt'gen Wald uns Mondenglanz umweht? 

Ich grüße dich, du einzige Phiole,  
Die ich mit Andacht nun herunterhole! 

Bei Fausts bevorstehender Wiederbegegnung mit der Frau stirbt 
sukzessive die alte Illusion von autonomer Patriarchen-
Herrlichkeit, der Wahn vom Manne als dem Herren der Schöpfung. 
Der Griff zur "einzigen Phiole" zeigt Faust noch nicht reif 
für diese Desillusionierung; der alte Adam kleidet seine 
bewußtseins-unterschwellig andrängende Todesangst in 
freiwillige Todbereitschaft, die er sich am lunaren Vorschein 
seiner noch verdrängten Abhängigkeit vom Weibe entzündet. 
Dieser Selbstsuggestion eines konfliktfrei-heiteren, 



 

2 

mondsüchtigen Hinüberfließens in die Geistersphäre 
korrespondiert scharf das Pathos der titanisch-heroischen 
Abkehr von der solaren Sphäre männlichen Denkens und 
Tagbewußtseins: 

Ja, kehre nur der holden Erdensonne 
Entschlossen deinen Rücken zu! 
Vermesse dich, die Pforten aufzureißen, 
Vor denen jeder gern vorüberschleicht. 
Hier ist es Zeit, durch Taten zu beweisen, 
Daß Manneswürde nicht der Götterhöhe weicht, 
Vor jener dunklen Höhle nicht zu beben, 
In der sich Phantasie zu eigner Qual verdammt, 
Nach jenem Durchgang hinzustreben, 
Um dessen engen Mund die ganze Hölle flammt; 
Zu diesem Schritt sich heiter zu entschließen, 
Und wär' es mit Gefahr, ins Nichts dahinzufließen. 

Es sind Gesang und Glockenklang des Ostermorgens, die Faust 
den Todestrank von den Lippen ziehen. Was Faust an der 
Auferstehung Christi "mächtig und gelind" ergreift, ist nicht 
das Wunder, an das sich ein haltlos-irrationaler Glaube hängt; 
die spekulative Welt des Glaubens hat für Faust mit dem "Habe 
nun, ach!", das er auch und vor allem als Theologe spricht, 
jede Plausibilität verloren. Was Faust ergreift und was seine 
Seele braucht, ist nichts als das nackte, gleichsam 
naturbelassene, theologisch und spekulativ unversponnene 
Faktum jener Liebesbotschaft von außerhalb des 
patriarchalischen Subjekt-Kerkers, wie sie in Leben und 
Sterben Jesu irdisch Ereignis geworden ist. Dieses Faktum ist 
es, das in Fausts Ich kindlich-creatürliche Erinnerung und 
Empfindung aus einer tieferen als der naturmystischen 
Erdgeist-Dimension wachruft und den Pantheisten Faust aus 
somnambuler Mondtrunkenheit, diesem Nichts zwischen dem Nicht-
mehr eines weibflüchtigen theologisch-moralischen und dem 
Noch-nicht eines weibsüchtigen empirisch-ästhetischen 
Patriarchats, ins Leben zurückruft. 

Christus, Incarnation der Liebe von oben, die in den 
patriarchalischen Subjekt- und Geschichtskerker eingedrungen 
ist, um den darin Gefangenen den Ausbruch vorzuleben und 
vorzudeuten, kann von Faust, dem pantheistisch tief 
aufgewühlten Mann, nicht mehr als eine theologische Figur zu 
Stellvertretungszwecken mißbraucht werden. In Fausts Ich haben 
sich alle theologischen Glaubens- und Erlösungsversprechen als 
der billige Trost von Gefangenen überlebt; Faust kann sich im 
patriarchalisch-theologischen Credo nicht mehr loskaufen von 
der individuellen Tat der Christus-Nachfolge. Die Liebe von 



 

3 

oben, wie sie ihn im Klang der Osterglocken ergreift, weist 
ihn auf diesen Weg: Aus Zölibat und Männerbund, aus der 
lebensängstlichen Lebensferne der gotischen Gelehrtenstube 
führt er ihn hinaus ins Leben: Faust muß auf diesem Weg wahrer 
Christus-Nachfolge alle menschlichen, vor allem die mann-
weiblichen Verhängnisse durchwandern und sich bewußtmachen; 
dann erst kann die Liebe von oben dauerhaft und in personalem 
Zuspruch mit ihm sich verbinden. Der Klang der Osterglocken, 
in dem - mit einer Paraphrase des Apostelworts - Christi Tod 
verschlungen ist in Christi, nicht schon in der Menschheit 
Sieg, erreicht Faust auf der ballistischen Gipfelhöhe, auf der 
leeren Erfüllungsklimax seiner weibflüchtigen, ins Nichts 
getriebenen patriarchalischen Ideenbahn: einen Augenblick 
steht in Faust alle innere Bewegung still; elementarische 
geistige Information aus verdrängten Tiefen seines Selbst 
überschwemmt Fausts in der bloßen Gedankenfülle überlebtes und 
entspanntes Tagbewußtsein; Faust, der sich in seiner 
Liebesangst gedankenreich vermaß, sieht sich in diesen 
Lebensandrängen aus seinem Inneren erhoben und gestürzt, 
gesteigert und zerstört zugleich; vom pantheistisch-mystischen 
Potenz- und Allgefühl "ich, Ebenbild der Gottheit... ich, mehr 
als Cherub" reißt es ihn hinab ins Nichts: 

Den Göttern gleich' ich nicht! Zu tief ist es gefühlt; 
Dem Wurme gleich' ich, der den Staub durchwühlt... 

aber dann, unterm Anhauch göttlicher Liebe, quillt endlich die 
Träne, es temperiert sich, humanisiert sich seine titanische 
Stimmung; zitternd, erschöpft, neigt sich der patriarchalische 
Fluchtbogen verlangend zur Erde, zum Weibe, zur menschlichen, 
mitmenschlichen Liebe. Aus Faust, dem weibflüchtig-überlebten 
Theologen und Gelehrten, der ohne die vitalisierenden 
Lebenskräfte, welche die Basis Weib und Erde zu verschenken 
hat, nicht länger leben kann, emanzipiert sich, immer 
zögerlich und mit dem Moralisten im Konflikt, der weibsüchtige 
Empiriker und Ästhet. Im Osterspaziergang erlebt und 
artikuliert Faust diese zwei in seinem Innern widerstreitenden 
Seelen-Antriebe, Triebsucht und Triebflucht, in die das 
patriarchalische Bewußtsein auf seinem weib- und konflikt-
distanzierenden Höhepunkt zerfällt: 

Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust,  
Die eine will sich von der andern trennen;  
Die eine hält, in derber Liebeslust,  
Sich an die Welt mit klammernden Organen;  
Die andre hebt gewaltsam sich vom Dust  
Zu den Gefilden hoher Ahnen. 

+ 



 

4 

 

Wie nun Fausts potentielle Gespaltenheit und individuelle 
Heillosigkeit, die sich mit keiner stellvertretenden 
Erlöserinstanz, mit keinem Credo mehr kaschieren läßt, den 
heimlichen Herren des Übels, den unter der Subjekt-
Illusionierung verdrängten Mephisto aus seiner Tarnung 
hervortreibt, ihn zwingt, sich vom dumpf erlebten Schatten zum 
konkreten Gegenüber auszuwachsen; wie Faust allem flucht, 

...was die Seele  
Mit Lock- und Gaukelwerk umspannt,  
Und sie in diese Trauerhöhle  
Mit Blend- und Schmeichelkräften bannt! 

und dabei das patriarchalische Intellekt- und Gefühls-
Faksimile von Heil, die mephistophelische Hirn-Suggestion von 
"schöne(r) Welt" "mit mächtiger Faust" zerstört; wie dann der 
patriarchalische Ideenbogen, die Fluchtkraft gebrochen auf 
seinem todessüchtig-einsamen Zenit, sich zur Basis wendet und 
in Fausts Gedanken zum ersten Male wieder die Frau erscheint - 
unter ästhetisch-dionysischem Vorzeichen, den Mann als einen 
selig zu preisenden vor Augen, der den Tod 

...nach rasch durchrastem Tanze  
In eines Mädchens Armen findet - 

unter moralisch-weibflüchtigen Vorzeichen, im treulosen 
Mädchen, 

...das an meiner Brust  
Mit Äugeln schon dem Nachbar sich verbindet... - 

wie Faust den enttarnten Mephisto, den Herren des Unheils, 
sich zum Knechte und Führer macht durch die Perversionen und 
Abgründe der Seele und der Gesellschaft; wie unter dieser 
Führerschaft Fausts Anamnesis-Reise beginnt, hinab zur Basis: 
zuerst durch das fatalistische Männerbund-Idyll in Auerbachs 
Keller, vulgär-ästhetische Kehrseite von Fausts moralisch-
theologischem Männerbund; weiter hinab zu Fausts Verjüngung in 
der Hexenküche, wo eine Mutter und Hur die Lebenselixiere im 
Dienste Mephistos verwaltet und ausspendet, wo Fausts 
seelische Biosphäre unter dem belebenden Naß jenen dosierten 
Vitalisierungsschub erfährt, der das ausgewachsen-überwachsene 
Gedanken- und Ideeninstrumentarium des Leib- und 
Weibflüchtigen in den Dienst der Leib- und Weibsucht zwingt 
und wo sich der Gelehrte, Theologe und Moralist, dessen 
Gedankenfaden zerrissen ist und den es ekelt vor allem Wissen, 
zum Panerotiker verwandelt: 



 

5 

Du siehst, mit diesem Trank im Leibe,  
Bald Helenen in jedem Weibe - - - 

alle diese Stationen, auf denen die Wiederbegegnung des 
weibflüchtigen Patriarchen mit dem Element des verdrängten 
Weiblichen sich vorbereitet, überflog ich im Zeitraffer und 
komme zu Gretchen: Ist sie nun das erste beliebige und 
auswechselbare weibliche Wesen, das diesen panerotisch 
enthemmten und zugleich moralisch verhemmten Mann, diesen, wie 
Mephisto ironisiert, "sinnlich-übersinnlichen Freier", von der 
ballistischen Gipfelhöhe seiner weibdistanzierenden 
Patriarchen-Bahn zur Basis niederzieht? Oder stößt dieser 
Mann, erschöpft auf seiner verstiegenen Flucht in die 
Eisregion gedanklicher Isolation, aus atemverdünnter Sphäre 
raubvogelgleich auf Gretchen als einer leichten, lebenswarmen 
Beute nieder?, macht Gretchen zum ersten unschuldigen Opfer 
seiner zweiten, seiner freibeuterischen Seele, ihrer "derben 
Liebeslust", ihrer "glühenden Leidenschaften"? - Oder leidet 
auch Gretchen unter einer analogen Spaltung ihres Bewußtseins? 
Sind auch in ihrer Brust Gesetz und Lust, Moral und Ästhetik, 
"Scham und Schönheit", Demeter und Aphrodite als zwei 
feindliche Seelen wirksam? Ist auch in ihr der wahre, 
seinsoffene Geistquell besetzt von einer egoistischen 
Mutterinstanz, welche die Leibes-Schönheit und das an ihr 
hangende Versprechen von Trieberfüllung als Köder auslegt, um 
die darin sich verfangende Beute als Moralistin festzuhalten? 
Ja, mehr noch: bestätigt am Ende die "zarte Empirie", die 
Achtsamkeit aufs Leben und seine Nuance, was bereits der 
vorweggenommene Ideen-Grundriß des Faustgedichts grob 
signalisierte, daß nämlich die Frau, auch und gerade Gretchen, 
im Original alle jene Verhängnisse verkörpert, welche der Mann 
in halb und halb ohnmächtiger Intellekt- und Gefühls-Imitation 
nachspiegelt? Bewährt sich der geistige Primat der Frau noch 
in den seelischen Vergröberungs- und Verdinglichungs-Formen 
seiner Perversion?, so daß wir zuletzt die Annäherung und 
Vereinigung zwischen Gretchen und Faust sich vollziehen sehen 
nach einem vielschichtig korrespondierenden Prinzip 
gegenseitiger Anziehung - "halb zog sie ihn, halb sank er 
hin"? 

	  



 

6 

[...] 

	  



 

7 

Im Märchenlied stimmt sich Gretchen ein in jene 
Gemütsverfassung, aus der heraus die Sammlung der Bein': die 
Rechenschaft über das Vergangene und die Besinnung auf das 
Dauernde möglich ist. Mutter und Hur', die alten zwei Seelen 
in Gretchens Brust, liegen, umstellt von Katastrophen, 
paralysiert. Solange Gretchen mit sich allein ist im steinern 
ummantelten Kerker ihres Subjekts, zittern die Ausschläge der 
zwei alten Seelen wie das zum Stillstand kommende Pendel einer 
ausgelaufenen Uhr über dem seelischen Schwerpunkt des Nichts, 
über Gretchens innerem Ich-weiß-nicht-wie. In diesem 
schauerlich emotions-verdünnten Zustand des Zu-sich-selbst-
entsetzt-Seins steigen aus den früher verdrängten und 
übersungenen Abgründen des Ich "Schauder" und "Graus"; sie 
hüllen Gretchens Bewußtsein in samtene Schwermut und kleiden 
ihre Botschaft in die Märchenlied gewordene Summe von 
Verhängnis und Erlösung, dieser innigsten Form des 
Eingedenkens, die im Tagbewußtsein Gretchens lebt: 

Meine Mutter, die Hur",  
Die mich umgebracht hat!  
Mein Vater, der Schelm,  
Der mich gessen hat!  
Mein Schwesterlein klein  
Hub auf die Bein'  
An einem kühlen Ort; 
Da ward ich ein schönes Waldvögelein,  
Fliege fort, fliege fort! 

"Das Lied von dem Vögelchen", hörten wir Charlotte von 
Schiller sich äußern, "ist so fürchterlich schön an dieser 
Stelle". Dieses Fürchterlich-Schöne: Kunst, diese anschaubar, 
repetierbar, verfügbar und im schönen Schein anlockend 
gemachte Spielform des Entsetzens, hat sich an Gretchen als 
das Medium vorbereitender Einübung in das Entsetzen ihres 
Lebens bewährt. Das Entsetzen, das Gretchen in ihrem 
gesellschaftlich versteinerten Subjekt-Kerker ohne 
Kunststellvertretung nun bevorsteht, ist die genaue und 
getreue dramatische Konkretion des Liedes. Von der landläufig 
behaupteten sprunghaft-zerrissenen Motivik der Kerkerszene 
kann keine Rede sein: Die dramatische Vergegenwärtigung ihrer 
Vergangenheit, wie sie Gretchen in ihrem, Subjekt-Kerker 
leistet, sobald Faust zu ihr tritt und den Kerkerraum der 
Gesellschaft mit ihr teilt, ist von einer bruchlos-logischen 
Folgerichtigkeit. Faust, Gretchens zentrales mitmenschliches 



 

8 

Du, will mit der alten Eva den alten Adam retten. Er, der 
Gretchen ständig zur "Flucht", zur Rückkehr in ihre alte, 
überlebte Rolle überreden will, wird für Gretchen zum 
Provokateur ihrer Selbstbesinnung, ihres Eingedenkens, ihrer 
Selbstfindung. Vor seinen Anträgen und Proklamationen zu 
Regreß und Rettung-Zurück pendeln die zwei Seelen in Gretchens 
Brust, die moralische und die ästhetische, Mutter und Hur', 
ein paarmal noch mit wunderbarer Konsequenz über dem nicht 
mehr verdrängbaren, nicht mehr angsterleichternd übersingbaren 
Verzweiflungs-Zentrum ihres Ich. Gehalten von der Sog- und 
Schwerkraft aus ihrem bereits gelockerten geistigen Selbst, 
wirkt kein Pendelschlag der zwei Seelen mehr über die Subjekt-
Innerlichkeit hinaus; alles ist Resümee, ist Zitat von 
abgelebtem Leben, ist passives, kerkergebanntes Eingedenken. 
Einmal noch spielt Gretchens alte Eva, ständig vom Manne 
provoziert, im Zeitraffer den ganzen Systemkomplex der 
Bindungen, Hoffnungen, Selbstrechtfertigungen und 
Schuldstellvertretungen durch, auf den ihre Herrschaft 
gegründet war: der Mann ist schuld an ihrem Elend; die 
Gesellschaft ist die Ursache ihrer Not; die Flucht in die 
religiöse Form der Schuldstellvertretung lebt noch einmal auf; 
ihr folgt die Flucht in die mann-weibliche Selbstvergottung. 
Aber jede Bewegung dieses Eingedenkens führt in Leere und 
Nichts und mündet zuletzt aus in den Zweifel an der Identität 
von Vater und Schelm und Mutter und Hur'. Auf diesem Höhepunkt 
des Eingedenkens erkennt Gretchens heimatlos gewordene Seele 
endlich in ihrer eigenen Persönlichkeit die Ursache zu ihrem 
Unglück. Dem Eingedenken ihrer alten Vergangenheit, mit 
schonungslosem Selbstgericht und Schuldbekenntnis, folgt die 
Sammlung der "Bein'", die Besinnung auf das Bleibende, 
Dauernde. Dann, nach dieser Vorarbeit, ergreift das schöne 
Waldvögelein, jetzt in der Gestalt eines Kindes, das vom 
Tagbewußtsein der alten Eva in die Quellgründe der Existenz 
zurückgedrängt war, von Gretchens ganzer Persönlichkeit Besitz 
und sprengt den Subjekt-Kerker zum freien Himmelsfluge auf.  

Mit Fausts Eintreten in den Kerker fährt Leben in den fast 
dämmernden Stillstand, wie er in Gretchens Seele herrscht. 

Alles in Gretchen lebt auf; das leidenschaftslos-monotone, 
noch traumatisch-summarische Schicksals-Eingedenken im Medium 
des Liedes konkretisiert sich am männlichen Partner zu heller, 
dramatischer Bewußtheit. 



 

9 

Gretchens innere Doppelverfassung, der Kampf zwischen ihrer 
alten Eva und ihrem wahren, zum Durchbruch drängenden 
geistigen Selbst, wie er in Gretchens Persönlichkeit antriebs-
paralysierend ausgebrochen ist, produziert eine Situation von 
eigentümlicher Paradoxie. Der erste Pendelschlag, der mit 
Gretchens stürzendem Erwachen aus der dämmernd-träumenden 
Rezitation des Märchenliedes in die Wirklichkeit ihres realen 
Lebens einsetzt, steigt mit geradezu gespenstisch schroffer 
Plötzlichkeit aus dem Nichts. In der Erschütterung dieses 
Erwachens zum Tode ist der Geist, ist das Vöglein in Gretchen 
einen Augenblick wach und lebendig. Ein Blitz geistiger 
Klarsicht und Wahrsicht, wie ihn nur die äußerste 
Erschütterung und Bedrohung freisetzt, durchschlägt das von 
der alten Eva besetzte zweckrationale und auf Rettung und 
Selbstrechtfertigung sinnende Tagbewußtsein und läßt Gretchen 
in Faust nicht den "Retter", sondern den "Vater" und "Schelm", 
"der (sie) gessen hat", in seiner letzten  zugespitzten 
Konsequenz: als ihren "Henker" erkennen. Es ist also die 
sogenannte "Verwechslung" Fausts mit dem Henker kein Irrtum, 
keine Täuschung, kein unglückliches Verhängnis, keine Folge 
von Gretchens Wahnsinn, sondern eine das Tagbewußtsein 
momenthaft entthronende, blitzartige Wahr-Nehmung, mit welcher 
der Geist, das Vöglein in Gretchen, der alten Eva die 
Möglichkeit zum Regreß, zur vitalen Flucht zurück in die alte 
Rolle verstellt - eine "Rettung", wie sie Faust unablässig, 
die ganze Kerkerszene hindurch, offeriert. Erst auf der Basis 
dieser elementaren Entmachtung behauptet sich dann, verbal und 
emotional, der Lebens- und Selbstrechtfertigungs-Wille der 
alten Eva und spielt zwanghaft sein altes Rollenverständnis 
noch einmal durch - ein notwendiger, selbstentlarvender 
Vorgang des selbsterkennenden Lebens-Eingedenkens. 

Mit dem ersten Pendelaufstieg zieht Gretchen eben jene 
moralische Konvention, mit der sich die moralische Seele in 
ihrer Brust "vorgestern" noch identifiziert hatte, zur 
Rechenschaft. Gretchens frühere moralische Integration, die 
sich als Lebenslüge entlarvte, erscheint desintegriert wieder 
als moralisches Anti, als Zweifel an der Legitimität einer 
Gewalt und Isolation, die Gretchen im Namen von Satzung und 
Sitte angetan und verordnet wird: 

Wer hat dir, Henker, diese Macht  
Über mich gegeben! 



 

10 

Mit dieser Frage fordert sie als Moralistin Faust, den Vater, 
den Repräsentanten von Gesetz und Satzung, in die Schranken. 
Die seelische Schubkraft dieses moralisch-antimoralischen 
Pendelschlages erschöpft sich rasch; gegen die im "Henker" 
verkörperte Satzung hilft kein Aufbegehren; vor der Macht des 
Stärkeren schlüpft die Macht des Schwächeren ins Tarnkleid der 
Anpassung und Unterwerfung; so verkehrt sich Gretchens 
fordernde Legitimitäts-Frage mit dem Pendelrückschwung in die 
Bitte um Schonung und Gnade: 

Erbarme dich und laß mich leben!  
Ist's morgen früh nicht zeitig genung?  
Bin ich doch noch so jung, so jung!  
Und soll schon sterben! 

Hier schlägt das Pendel, aus der moralischen Richtung kommend, 
durch den tiefsten Punkt, den "Todes"-Punkt der Verschattungen 
und Melancholien, um konsequent hinüberzuschwingen in die 
ästhetische Richtung: 

Schön war ich auch, und das war mein Verderben. 

An dem Worte Schönheit, dem Attribut der Ästhetin, erwacht in 
Gretchen die Erinnerung an Faust, der als "Schelm" der "Hur'" 
geschmeichelt hatte; ihr 

Nah war der Freund - 

markiert noch den ästhetischen Aufschwung des Pendels, der 
seinen höchsten Punkt und momenthaften Stillstand erreicht in 
der Feststellung seiner Abwesenheit: 

- nun ist er weit; 

Während das Pendel zur Mitte zurückschwingt, reflektiert 
Gretchen ihre ästhetische Vergangenheit, die Liebe zwischen 
"Schelm" und "Hur'" als ein lebenswidriges Gewaltverhältnis 

Zerrissen liegt der Kranz, die Blumen zerstreut.  
Fasse mich nicht so gewaltsam an! 

Und wie schon vor dem ersten Ausschlagen des Pendels Gretchen 
den "Vater" im "Henker" Faust um menschliches Verständnis, um 
liebende Vergegenwärtigung bat - 

Bist du ein Mensch, so fühle meine Not - 

so kehrt das Pendel mit der Bitte an den "Schelm" im "Henker" 
Faust zu seiner Ausgangslage zurück: 



 

11 

Schone mich! Was hab' ich dir getan? 
Laß mich nicht vergebens flehen, 
Hab' ich dich doch mein Tage nicht gesehen! 

Nach diesem "Nein" zu des Mannes moralisch und ästhetisch 
getarntem Gewaltverhältnis über die Frau, dieser doppelten 
Verweigerung einer Identifikation mit den zwei Seelen eines 
Mannes, der ihr in der anonymen Gestalt des "Henkers" 
erscheint, findet sich Gretchen in die über sie verhängte 
"Kerker-Ordnung": 

Ich bin nun ganz in deiner Macht. 

Mit diesem moralisch-ästhetischen Pendelschlag trieb die alte 
Eva, trieben die zwei Seelen in Gretchens Brust Schuld-
Stellvertretung; Gretchen appellierte ans Verständnis des 
Mannes und erwartete von ihm jene Liebesfähigkeit und 
Herzensklarsicht, die sie selber nicht besitzt. Dieser 
ichflüchtige Pendelschlag bleibt ohne reale Fluchtfolgen: Daß 
die alte Eva Verständnis und liebende Vergegenwärtigung 
fordert von einem Manne, in dem die neue Eva, das sich am 
Seelengrund lockernde Vöglein, bereits klarsichtig den 
"Henker", den "Vater" und "Schelm", erkannt hat - diese 
Paradoxie hält den alten reaktionären Lebenswillen, der vor 
dem Manne noch einmal fordernd auflebt, ins passive 
Eingedenken gebunden. 

	  



 

12 

[...] 

	  



 

13 

Nach diesem Abschied von einer Kerker-Geschichte, die Mutter 
und Hur', Vater und Schelm mit ihrem Leben geschrieben hatten 
und die sich im Weibe soeben überlebt, steht alle Bewegung in 
Gretchens Seele still. Es ist der kurze entspannte Augenblick 
vor einem neuen Atemholen. Von diesem Augenblick, da im 
weiblichen Partner Erschöpfung über der geleisteten und 
abgeschlossenen Anamnesis mit dem Schein der Versöhnung 
zusammenfallen - "Es waren glückliche Zeiten" -, fühlt sich 
Faust zu seinem letzten, jetzt gewaltsamen "Rettungs"-Versuch 
legitimiert: 

Hier hilft kein Flehen, hilft kein Sagen,  
So wag' ich's, dich hinweg zu tragen. 

Aber mit dem Auftauchen des lebenden Kindes in Gretchens Brust 
sind die Zeiten der Weib-Unterwerfung, der Weib-Anpassung, 
Zeiten des falschen Sich-Anschmiegens vorbei: 

Was so ein Mann nicht alles, alles denken kann. - 

Weiß nicht, was mich nach deinem Willen treibt... 

Das alte Gretchen, das dem Manne als ihrer Kerker-Gottheit 
verfallen war, liegt in den letzten Zügen. Das gegenwärtige 
Gretchen lebt zwischen Tod und Auferstehung. Gegen Fausts 
Versuch, Gretchens geistige Emanzipation gewaltsam zu 
verhindern, die Frau unter männlicher Subordination zu halten 
und damit das alte  patriarchalische Rollenverständnis zu 
retten, bewährt sich Gretchens Auferstehungstrieb, ihr 
geistgeleitet-personales Selbstsein: Auf Fausts gewaltsamen 
Rettungs-Versuch beschwört Gretchens Antwort noch einmal die 
Vergangenheit, das patriarchalische Gewaltprinzip, das die 
Frau "mörderisch anfaßt", den Schelm, dem sie, solange er 
moralisch-religiös - "väterlich" bemäntelt war, "alles zu 
Lieb' getan" hat. Diese Ära weiblicher Anpassung und 
Unterwerfung, diese Ära des süchtigen Verlangens, vom Vater, 
vom Manne als der Kerker-Gottheit bestätigt zu werden, ist 
vorüber: 

Laß mich! Nein, ich leide keine Gewalt! 
Fasse mich nicht so mörderisch an! 
Sonst hab' ich dir ja alles zu Lieb' getan. 

"Sonst hab' ich dir ja alles zu Lieb' getan": dieses "Sonst" 
war und ist nicht mehr. 



 

14 

Auf das erneute Drängen Fausts, dessen Vokabular immer noch 
den weibverdinglichenden, weibverniedlichenden  
patriarchalischen Macht- und Herrschaftsanspruch verrät 

Der Tag graut! Liebchen! Liebchen! 

strafft sich das Vöglein, das Kind, die ewige Creatur in 
Gretchens Brust. Hier beginnt der vierte und letzte Abschnitt 
ihres Eingedenkens, der sich zuletzt im Durchbruch vollendet. 
Es hebt sich Gretchens Atem zum abschließenden Gesamturteil 
über die alte Eva in ihrer Brust: 

      Der Tag graut! Liebchen! Liebchen! 

Tag! Ja es wird Tag! der letzte Tag dringt herein; 
Mein Hochzeittag sollt' es sein! 
Sag niemand, daß du schon bei Gretchen warst. 
Weh meinem Kranze! 
Es ist eben geschehn! 
Wir werden uns wiedersehn; 
Aber nicht beim Tanze. 

Die alte Rolle der Frau, das Liebchen, die Puppe, die Faust 
retten will - Gretchen wirft sie ihm wie eine abgelebte Haut 
mit Anflügen von ironischer Verächtlichkeit gleichsam vor die 
Füße, es ist nicht schade darum, es war nichts daran - 

Es ist eben geschehn! 

Was gilt dem Vöglein in Gretchens Ich der zeitliche Tag! Ihm 
ist der vergangene Tag Kerkertag des Grauens. Dem Vöglein geht 
es um den wahren Tag, den letzten Tag als der Gerichts-
Schwelle zum ewigen Leben. Das Vöglein, das Kind, das 
Gretchens Brust mit einer ekstatischen Entschiedenheit zum 
Selbst erfüllt, weiß, daß der Tod der alten Iva nicht das Ende 
der Persönlichkeit, sondern die Bedingung ihrer Auferstehung 
ist: 

Wir werden uns wiedersehn - 

Wie, wo und wann werden sie sich wiedersehen? Gretchen besitzt 
kein utopisches Bild von diesem neuen Leben und dieser neuen 
Liebe. Es erstirbt ihr die Rede über dieser allgemeinen, 
offenen Verheißung. Erst nach einem einhaltenden Besinnen, das 
Goethes Weisheit mit einem akzentuierenden Strichpunkt 
markiert, beschreibt Gretchen die neue Zukunft mit Faust als 
die Negation von Vergangenheit; so wird es nicht sein, wie es 
früher war: 



 

15 

Wir werden uns wiedersehn;  
Aber nicht beim Tanze. 

"Immer spielt ihr und scherzt? Ihr müßt! oh Freunde, mir geht 
diß in die Seele, denn diß müßen Verzweifelte nur." 
(Hölderlin)  

Gretchen ist über Graus und Verzweiflung hinaus. Alle früheren 
Tabus in ihrem Ich und in ihrer Gesellschaft sind geöffnet; 
alles "Ich-weiß-nicht-wie" ist durchlebt und ausgeleuchtet; 
Spiel und Scherz, Hochzeit und Tanz - alle diese, die Ich-
Schwäche der alten Eva substituierenden und über die 
sprungbereit lauernde Verzweiflung hinwegtragenden 
Geselligkeiten und Konventionen - ihrer wird Gretchens neue 
Liebe nicht mehr bedürfen. 

Dieses in aufgelösten Rhythmen aus Gretchen hervorbrechende 
Urteil übers eigene und partnerliche Ich erweitert sich ins 
eschatologische Urteil über eine Gesellschaft, die Gretchen 
noch völlig in die gott- und selbstverleugnende Praxis dieser 
Konfliktverdrängung befangen sieht. Gretchen, im Begriff ihren 
Subjekt-Kerker zu sprengen, beschreibt in einer kafkaesk 
anmutenden Vision das Draußen, die "Freiheit" der 
Gesellschaft, als das Grab von Unfreien, Grab eines 
Kollektivs, einer "Menge", die lautlos-gespenstisch, 
manipuliert, außengelenkt und Moral-gedämpft den Tod der alten 
Eva in Gretchens Brust als ein öffentliches Opfer zelebriert, 
an dessen Schrecken das bedrohte Wohlverhalten, die kollektive 
Kerkermoral regeneriert: 

Die Menge drängt sich, man hört sie nicht. 
Der Platz, die Gassen 
Können sie nicht fassen. 
Die Glocke ruft, das Stäbchen bricht. 
Wie sie mich binden und packen! 
Zum Blutstuhl bin ich schon entrückt. 

Und Gretchen als Seherin erkennt im Tod ihrer alten Eva das 
Paradigma von allgemeinem Schicksal: 

Schon zuckt nach jedem Nacken 
Die Schärfe, die nach meinem zückt. 
Stumm liegt die Welt wie das Grab! 

Nach dieser letzten Klarsicht, in der das Todesurteil über ihr 
eigenes altes Ich apokalyptisch ins Urteil über die Welt sich 
verschlingt, ist Gretchens Seele gelockert, gereift, das 



 

16 

Vöglein zum Fluge, das Kind zum Leben stark geworden; die alte  
multi-schizoide Seelen-Verfassung bleibt hinter ihr zurück, 
das schöne Waldvöglein hat Gretchens ganzes Seelenreich 
eingenommen, es gibt keine andere Instanz mehr in Gretchens 
Brust als das eine, vom personalen Geistselbst entzündete, 
entzückte, entschlossene Ich. Vor den ekstatischen Bekundungen 
dieses Ich verliert Fausts väterliches Selbstverständnis 
seinen letzten Halt. Eine Frau, die aus ihrer geschichtlichen 
Verlorenheit zu ihrem Selbstsein, zu ihrem eigentlichen und 
ursprünglichen Ich zurückfindet, spricht nicht mehr: sie ist 
das Todesurteil über den patriarchalischen Mann. In Fausts 
Fühlen und Denken herrscht völlige Anarchie, sein alter Adam 
stürzt haltlos in Nichts zusammen, und in der sophokleischen 
Formel der Weltverneinung 

O wär' ich nie geboren! 

ist das von Faust repräsentierte Ende des Patriarchats 
leitmotivisch mit den Schrecken seines Weib-distanzierenden 
Anfangs verknüpft. 

O wär' ich nie geboren! 

Dieses Diktum der Lebensverneinung, des totalen Regresses ins 
Nichts, ist das männliche, väterliche Echo auf Mephistos 
Nihilismus: 

...denn alles, was besteht 
Ist wert, daß es zugrunde geht; 
Drum besser wär's, daß nichts entstünde. 

Dieses mephistophelische Echo aus dem Munde Fausts zieht 
seinen Urheber an und öffnet diesem die Tür zum Kerker- und 
Seelen-Raum, den Faust bisher allein mit Gretchen teilte: 

Auf! oder ihr seid verloren.  
Unnützes Zagen! Zaudern und Plaudern!  
Meine Pferde schaudern,  
Der Morgen dämmert auf. 

An Mephistos zynischer Lebensverneinung, die sich allein in 
dem Wort "Plaudern" für das Ringen zweier Seelen um 
Kerkerfreiheit und Heil offenbart, strafft und sammelt sich 
der Geist, das geflügelte Ätherwesen in Gretchen zum 
creatürlichen Gottesschrei, dieser äußersten Form hochgemuter 
Lebensbejahung. Solange das alte Gretchen ihren Schauder, ihr 
Ich-weiß-nicht-wie als Moralistin oder Ästhetin, reflektierend 
oder singend, verdrängt hatte, solange sie ihren Graus mit der 



 

17 

Flucht in die bestätigenden Arme des Mannes zur momenthaften 
Wonne verwandelt hielt, war ihr, allem dumpfen Empfinden zum 
Trotz, die Identität Mephistos verschleiert geblieben. Jetzt, 
da das Kind lebt, das schöne Waldvögelein, flugfähig, Gretchen 
emporzieht, da Gretchen alle niederhaltenden Illusionen 
durchwandert, sich selbst und die Welt entlarvt hat, da keine 
Intellekt-Allegorie, keine Begriffs-Surrogate von Himmel und 
Hölle die Unmittelbarkeit des Erlebens verstellen, steht 
Mephisto vor ihr, enttarnt als der, der er ist: 

Was steigt aus dem Boden herauf? 

Gretchen hat für einen Herren der Hölle kein Personal-
Pronomen: ihr ganzer Abscheu sammelt sich in das bestimmt-
unbestimmte 

Der! der! Schick' ihn fort! 
Was will der an dem heiligen Ort? 
Er will mich! 

Fausts 

Du sollst leben! - 

proklamiert noch einmal, schon sehr verschwommen und 
mehrdeutig, die Rettung - welche Rettung? Dann erreicht im 
Angesicht dieser äußersten Bedrohung Gretchens konfliktreiche 
Katharsis ihren letzten Subjekt-Kerker-sprengenden Höhepunkt. 
Die Gedanken an Gott als ihren Vater, an die himmlischen 
Heerscharen, an ein Gericht, das jede Creatur zu bestehen hat, 
wenn sie aus mephistophelischer Welt-Verlorenheit in die 
Geborgenheit der obern Gnade zurückfinden will, diese Gedanken 
waren Gretchen im Kerker der Gesellschaft allegorisches Spiel; 
mit diesem Spiel hatte sie Kerker-immanente, subjektivistische 
Selbstrechtfertigung und Selbstheiligung getrieben: "Und 
segnet' mich und tat so groß". In Faust, dem Herren einer 
Theologie ohne Transzendenz, war ihr dieses Spiel mit einem 
begriffsverdinglichten Numinosen leibhaftig verkörpert. Die 
flugfähige Creatur, die sich in Gretchen befreite, kennt keine 
Spekulation mehr; ihr ist alle menschliche Satzung, alles 
menschliche Gericht und Urteil, jeder Gedanke an 
Selbstrechtfertigung und Heils-Stellvertretung wesensfremd. In 
ihrem Anruf 

Gottes Gericht! dir hab' ich mich übergeben! 

nimmt diese Creatur den schlichten, spekulativ unüberformten 
Kern der Religion beim Wort. Dieses elementare Zurückstreben 



 

18 

der verlorenen Tochter unter den Schutz des Vaters im 
creatürlichen Gottesschrei ist identisch mit der Aufkündigung 
jenes Bundes, den die alte Eva selbst- und gottverleugnend mit 
der Schlange geschlossen hatte. In Gretchens Notschrei, dieser 
ungeteilten und unbedingten Selbstdarbringung einer 
aufgebrochenen Seele, ist der erste Teil des Vaterunsers auf 
die knappste Sprachformel gebracht. "Dein Wille geschehe" - 
dieser Gehorsam ist in Gretchen, die mit der Kerker-immanenten 
Usurpation des Göttlichen, mit Stellvertretungs- und 
Wunderglauben nicht mehr leben kann, vom Glaubensartikel zur 
Überzeugung geworden. Erst dieses Gretchen, das aus 
menschlicher Satzung sich zurückgefunden hat unter Gottes 
Willen, nähert sich dem Vater im persönlichen Angeloben: 

Dein bin ich, Vater! 

Diesem Angeloben folgt ihr Schrei um Rettung; in ihm sind alle 
Anliegen einer Menschenseele, wie sie den zweiten Teil des 
Vaterunsers füllen, gerafft in den Inbegriff menschlichen 
Bittens: die Erlösung vom Übel 

Dein bin ich, Vater! Rette mich! 

In Gretchens altem Ich hat sich das Versprechen der Schlange 
im Paradiese - "Ihr werdet sein wie Gott" - als Lebens-
Katastrophe erfüllt und als Lüge entlarvt. Aus Gretchens 
zerbrochener Subjekt-Autonomie, die sich in der Katastrophe 
als Fiktion, als ein endliches Kannibalen-Mahl erwies, 
befreite sich ein unterdrücktes, ausgebeutetes Wesen, das 
"schöne Waldvögelein": ihm ist der Impuls einer 
selbstsegnenden Gleichsetzung oder Vermischung mit dem 
Schöpfer fremd. Im Vöglein, im Kind, in Gretchens geistigem 
Selbst, existiert kein Begriff für menschliche Göttlichkeit 
oder für die Möglichkeit einer pantheistischen 
Selbstvergottung; dem freien, flugfähigen Geiste ist 
Geschöpflichkeit konstitutiv. Gretchens Geistselbst weiß, daß 
es in Augenblicken der Bedrohung, der Freude, des Dankes alle 
seine Kraft in den persönlichen Anruf des Vaters sammeln darf. 
In dieser Fähigkeit ruht der über alle Formen der Außenlenkung 
triumphierende und hinwegtragende Stolz der flugfähigen 
Creatur. Dieser Stolz, mit dem Gretchen den Vater sucht, 
erweist sich als das Konzentrat und die ekstatische Sonderform 
einer geistigen Demut, der das alttestamentliche Bewußtsein 
vom Abstand zwischen Creatur und Heiligkeit unveräußerlich 
ist. Deshalb wird Gretchen auf dem Höhepunkt dieses Sich-



 

19 

Sammelns, Sich-Nahens, Sich-Darbringens und Sich-Angelobens, 
das in striktem Gegensatz steht zu Gretchens Kerker-Glauben, 
der sich stets zuerst an religiöse Instanzen der 
Stellvertretung wandte, der Ausnahme-Charakter dieser 
geschöpfliehen Ummittelbarkeit zum Schöpfer bewußt. Gretchen 
erkennt, daß der Schöpfer nicht persönlich helfend sich ihr 
nahen kann, daß aber in seinem Namen die Himmel sich bewegen 
werden. Diese Himmel, die belebte und beseelte Schöpfung, ihre 
Sphären-Harmonie, waren Faust in der gotischen Stube bei der 
Beschwörung des Macrokosmos einen Augenblick bedrängend und 
seinen Verstand übermächtigend vor die Seele getreten: 

Wie alles sich zum Ganzen webt,  
Eins in dem andern wirkt und lebt! 
Wie Himmelskräfte auf und nieder steigen 
Und sich die goldnen Eimer reichen! 
Mit segenduftenden Schwingen 
Vom Himmel durch die Erde dringen, 
Harmonisch all das All durchklingen! 

Faust hat dieses Bild Lebendigen Geisterwebens mit seinem 
pantheistischen Selbstvergottungs-Wahn besetzt und zu Spiel 
und Gleichnis, zu Kerker-Zier allegorisiert: 

Welch Schauspiel! Aber ach! ein Schauspiel nur! 

Für Gretchen, die sich aus dem dunklen Drang, aus bloßem 
Erlösungs-Schmachten im Gottesschrei zum Schöpfer, zum Vater, 
zum Ursprung zurückgefunden hat, ist das Gleichnis Ereignis 
geworden. Sie weiß, daß die Himmlischen, die die Natur 
beseelen, beleben und bevölkern, vom weiblichen Geist, der den 
allegorischen Spuk, den schönen Schein eines zum Selbstgenuß 
mißbrauchten Gedankenhimmels durchbrochen hat, als Außer-Ich 
sich erfahren und als dialogbereites, liebendes, helfendes 
Gegenüber sich finden lassen: 

Ihr Engel! Ihr heiligen Scharen,  
Lagert euch umher, mich zu bewahren! 

Im Namen des Vaters bewegen sich die "Himmelskräfte" und 
bilden um Gretchen den schützenden, gegen Mephisto 
abgrenzenden Lichtring; aber noch kann Gretchen die 
Wiederanknüpfung des unterbrochenen Bundes nicht bestätigt, 
kann ihr das "gerettet" nicht zugesprochen werden. Gretchens 
Angeloben ist noch getrübt, ihr Aufflug noch gehalten von 
einer letzten, schon bis zum Zerreißen gespannten Kerker-
Bindung: Es ist ihre Bindung an Faust; auch zu ihm, dem 



 

20 

Komplizen ihrer gott- und seinsentfremdeten Kerkerliebe muß 
sie einen letzten, bedingungslosen, "reinlichen" Distanz-Akt 
vollziehen, dann erst steht sie, mit einer Faust-Paraphrase 
gesagt, ein Weib allein vor ihrem Gott: 

Heinrich! Mir graut's vor dir! 

das sind die aus der Klarsicht, aus dem "kühlen Ort" des 
Waldvögeleins, aus der Reinheit des Geistes gesprochenen Worte 
der Distanz. Mit ihnen schließt sich die Kette der Ablösungen 
von den alten Kerker-Bindungen zum Ring. "Ich bin der Herr, 
dein Gott; du sollst nicht andere Götter haben neben mir": 
Gretchen ist aus dem Götzendienst im Kerker ihres Subjekts 
zurückgekehrt in den Geltungsbereich des ersten Gebots. Keine 
mit Liebe bemäntelte Ichsucht, keine Ambivalenz der Gefühle, 
kein niederhaltender Gedanke, kein Zweifel hat mehr Raum in 
ihrer Brust; Gretchen ist frei, die Bestätigung ihrer Person 
von oben zu empfangen. Der erwählende Himmelsspruch 

Ist gerettet! 

macht Mephistos Urteil, zugleich Urteil der Gesellschaft, 

Sie ist gerichtet! 

zuschanden und bringt Gretchen die Bestätigung, daß die 
Rückkehr der verlorenen Tochter vom Vater angenommen und der 
zerrissene Bund wieder angeknüpft ist. Es war die aus dem 
"kühlen Ort" des Waldvögeleins stammende Eigenschaft der 
Reinheit, der geistigen Scham: sie verlieh Gretchen gegen die 
horizontalen Sozialbindungen der Kerkerwelt die Kraft zur 
Distanz, die Kraft zum unbedingten Bei-sich-selbst-Stehen. Mit 
dieser Eigenschaft durchbrach Gretchen den Kerker nach oben 
und schuf damit die Voraussetzung, daß sich ihr die Liebe des 
Himmels wieder zuneigen und die unterbrochene, Subjekt-
setzende vertikale Bindung zwischen Schöpfer und Geschöpf sich 
erneuern konnte. Diese Liebe von oben erweckt auch in Gretchen 
die erbarmende Liebe. Bestätigt und erwählt von außerhalb des 
Kerkers, wendet sich Gretchen aus der Distanz ihres 
klarsichtigen Reinheits-Standorts liebend dem Kerker zu. Die 
Liebeswahl aus dem dunklen Drang, die Gretchen als die alte 
Eva selbst- und partnervergötzend in Marthes Garten einst 
getroffen und mit dem pantheistischen Orakel der Sternblume 
geheiligt hatte, wird von dem geretteten und von außerhalb des 
Kerkers in ihrem Sein gehaltenen Gretchen ausdrücklich 
bestätigt. Von oben zu ihrem Selbst entzückt, kann sie den 
Vater und Schelm, dem sie gestern als Mutter und Hur' 



 

21 

verfallen war, seiner noch anhaftenden Trübung zum Trotz, aus 
der gewonnenen Distanz heraus liebend erwählen. Mit dieser 
Erwählung, ihrem 

Heinrich! Heinrich! 

das wir sie, "von innen, verhallend", dem noch getrübten 
Freunde nachrufen hören, spannt Gretchen als Büßerin unter dem 
Gnadenhimmel einer für sie offenen Transzendenz den Liebes- 
und Erwartungsbogen bis ans Ende des Zweiten Faustteiles. 

In diesem Gretchen, das seine verunstaltenden Dämonien 
durchbrochen und eine Lebensverankerung außerhalb des alten 
Subjekt-Kerkers gewonnen hat, besitzt Faust während seiner 
Kerker-Arbeit in diesem Zweiten Teil der Dichtung seinen 
eigentlichen Halt, sein oberes Leitendes; mit ihm vermag er 
sich über das geistig-personale Sehnsuchtsbild vom Weibe, das 
er im Mit-Erleben und Mit-Erleiden von Gretchens Durchbruchs-
Weg sich wiedererwecken konnte, in Ahnung und Vision zu 
verbinden. Perseus versetzte sich einst durch eine besondere 
Form "listig" gesteigerter männlicher Reflexion in die Lage, 
die verschlingenden Aspekte des Weiblichen, über denen das 
Leben in unserer Vorgeschichte zu ersticken und zu versteinern 
drohte, aus seinem Bewußtsein zu verdrängen und mit dieser 
Entthronung der Frau das Reich des Vaters und Schelms 
einzuleiten. Faust, dem gegen Ende des endlichen Patriarchats 
die spekulativen Kräfte dieser Weib-Verdrängung erlahmen, hat 
in dem oberen Leitenden in der Gestalt des büßenden Gretchens 
eine Quelle strömender Liebes- und Lebenskraft gewonnen, die 
ihn befähigt, den Kerker-Figurationen der Gorgo medusa ohne 
Gefahr einer Versteinerung ins Antlitz zu sehen. Nach dieser 
Kerker-Arbeit des Mannes, die keineswegs Verbrecher-Arbeit, 
sondern Weg "einer immer höheren und reineren Tätigkeit" ist, 
schließt sich der trennende Riß zwischen den Geschlechtern, 
und wir sehen Gretchen unter dem hebenden Glanze der mater 
gloriosa dem 

...früh Geliebte(n)  
Nicht mehr Getrübte(n) 

seinen Aufstiegsweg vorangehen. Damit eröffnet Gretchen, 
beispielgebend für viele, jenes Geschichts-Äon, in welchem der 
Mensch zurückkehrt unter eine göttliche Ordnung zwischen 
Schöpfer und Geschöpf und zwischen Mann und Frau, wie die 
Genesis sie als vor dem Sündenfalle gültig definiert: jenes 
Äon, in welchem nicht mehr über verdrängten Abgründen Mutter 



 

22 

und Hur', Moral und Ästhetik feindlich die zerrissene Brust 
regieren, sondern Reinheit und Liebe, "Scham und Schönheit" 
"zusammen" "Hand in Hand/ Den Weg verfolgen über der Erde 
grünen Pfad". 

	  



 

23 

[...] 

 

	  



 

24 

Die vier zentralen Erkenntnis-Prämissen von Goethes Lebens- 
und Erfahrungs-Logik, aus der heraus Fausts und Gretchens 
Erlösung als Vorschein einer Zukunft, die inzwischen 
Wirklichkeit, Kerkergegenwart geworden ist, paradigmatisch 
gedacht und ins Kunstwerk gestaltet werden konnte - die 
Bestätigung dieser vier Prämissen durch das Schöpfungswissen 
der Gralsbotschaft - ohne diese vier Prämissen kein bewußtes 
Kerker-Erleben und Kerker-Überleben. 

Erste Prämisse: Goethes Bewußtsein von der Einheit der Welt - 
ihres ungeteilten, nahtlos vermittelten Diesseits und 
Jenseits; der Riß zwischen beiden Welten durch menschliches 
Eigenwollen entstanden und nur durch die Aufgabe und 
Überwindung dieses Eigensinns zu heilen - 

Den teleologischen Beweis vom Dasein Gottes hat die 
kritische Vernunft beseitigt; wir lassen es uns gefallen. 
Was aber nicht als Beweis gilt, soll uns als Gefühl 
gelten, und wir rufen daher von der Bronto-Theologie bis 
zur Nipho-Theologie alle dergleichen fromme Bemühungen 
wieder heran. Sollten wir im Blitz, Donner und Sturm 
nicht die Nähe einer übergewaltigen Macht, in Blütenduft 
und lauem Luftsäuseln nicht ein liebevoll sich 
annäherndes Wesen empfinden dürfen? (Goethe, Aus dem 
Nachlaß, Über Literatur und Leben) 

Dieses Bewußtsein von der Allbeseeltheit gehört zu Goethes 
frühester Erfahrung; vergl. Urfaust, Erdgeist-Vision. Goethes 
- ich sage mit Betonung: "minoische" Natur- und 
"Weltfrömmigkeit". Sein Kampf gegen Newton; sein Kampf gegen 
das Heraufkommen der bloßen Apparate-Wissenschaft. Nur aus 
Ganzheiten läßt sich aufs Ganze schließen; nur in Ganzheiten 
vermag sich das die Ganzheit konstituierende "Dahinter" 
mitzuteilen, wenigstens noch ahnungsvoll durchzuscheinen. 

Es gibt kein Dies- und Jenseits, sondern nur ein 
einheitliches Sein! Den Begriff der Trennung hat allein 
der Mensch erfunden, weil er nicht alles sehen kann und 
sich als Mittelpunkt und Hauptpunkt der ihm sichtbaren 
Umgebung dünkt. Doch sein Wirkungskreis ist größer. Mit 
dem Trennungsirrtum aber schränkt er sich nur ein, 
gewaltsam, hindert seinen Fortschritt und gibt Raum der 
zügellosen Phantasie, die ungeheuerliche Bilder bringt. 
...  
Habt Ihr endlich die Schöpfung als ein Ganzes aufgefaßt, 



 

25 

wie sie es ist, macht keine Trennung zwischen Dies- 
und Jenseits, dann habt Ihr den geraden Weg, das 
eigentliche Ziel rückt näher, und der Aufstieg macht Euch 
Freude, gibt Genugtuung. Ihr könnt dann auch die 
Wechselwirkungen viel besser fühlen und verstehen, die 
durch das Ganze, Einheitliche lebenswarm pulsieren, weil 
alles Wirken von der einen Kraft getrieben und gehalten 
wird. Das Licht der Wahrheit bricht Euch damit an! 
(Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 
Erwachet) 

Diese gleichsam programmatische Bestätigung aus den ersten 
Seiten der Gralsbotschaft wird von den nachfolgenden 
Schilderungen der "Schöpfung als ein Ganzes" eingelöst. 

Zweite Prämisse: Goethes Bewußtsein, daß ein stellvertretendes 
Erlösungsopfer, gleich welcher Art und Herkunft, weder Heil 
noch persönliche Heiligung bringen oder wirken kann. Es gibt 
nicht die für Gretchen immer wieder in Anspruch genommene 
"unschuldige Schuld". Um zum Begriff der vollen, ungeteilten 
und unteilbaren Verantwortung des Subjekts für alle seine 
Taten und Befindlichkeiten im Erdenleben zu kommen, jede 
Ichflucht abzuschneiden, alles Hinausprojizieren von eigenem 
Unbehagen in die Umwelt schon im Keim spekulativen Entstehens 
zu ersticken, muß man Goethes zweite Prämisse, welcher, auf 
der ersten aufbauend, das Bewußtsein von der Unmöglichkeit 
einer Schuldstellvertretung inhärent ist, teilen: die Erde als 
"Pflanzschule für Geister" - die pränatale und postmortale 
Existenz - mit Reincarnation und Karma: "Wiederbringung" - für 
Goethes Selbst- und Welt-Verständnis schon in jungen Jahren 
selbstverständliche Prämisse. Vergl. für die frühesten 
Äußerungen den "Brief des Pastors zu ++ an den Pastor zu ++": 

Ihr wißt, lieber Herr Amtsbruder, daß viele Leute, die so 
barmherzig waren wie ich, auf die Wiederbringung gefallen 
sind, und ich versichere Euch, es ist die Lehre womit ich 
mich insgeheim tröste; aber das weiß ich wohl, es ist 
keine Sache, davon zu predigen. Übers Grab geht unser Amt 
nicht... 

Heute, zum "Abend der Zeit", da "der Zorn ernst geworden ist 
an dem Himmel", unter einem unablässig und in planetarischen 
Ausmaßen sich verschärfenden Leidensdruck, ist ohne diese 
"Predigt" nicht mehr zu leben und das Leben im Einzelnen und 
Gesamten nicht mehr zu verstehen und zu lenken. 



 

26 

Ein Hauptfehler so vieler Menschen ist aber der, daß sie 
nur nach dem Grobstofflichen urteilen und sich darin als 
Mittelpunkt sehen, sowie mit einem Erdenleben rechnen, 
während sie in Wirklichkeit schon mehrere Erdenleben 
hinter sich haben. Diese, sowie auch die Zwischenzeiten 
in der feinstofflichen Welt, gelten als ein einheitliches 
Sein, durch das die Fäden, ohne abzubrechen, straff 
gezogen sind, so daß also in den Auswirkungen eines 
jeweiligen irdischen Daseins nur ein kleiner Teil dieser 
Fäden sichtbar wird. Ein großer Irrtum ist es demnach, zu 
glauben, daß mit dem Geborenwerden ein vollkommen neues 
Leben einsetzt, daß ein Kind also "unschuldig" ist, und 
daß alle Geschehnisse nur auf das kurze Erdendasein 
berechnet werden dürfen. Wäre dies wirklich, so müßten 
selbstverständlich bei bestehender Gerechtigkeit 
Ursachen, Wirkungen und Rückwirkungen geschlossen auf die 
Spanne eines Erdendaseins fallen. 
Wendet Euch ab von diesem Irrtum. Ihr werdet dann schnell 
die jetzt so oft vermißte Logik und Gerechtigkeit in 
allen Geschehnissen entdecken!  
(Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 
Schicksal) 

Dritte Prämisse: Wie war es im Bewußtsein des Menschen zur 
Trennung von Diesseits und Jenseits gekommen und mit ihr zum 
Verlust der Geborgenheit in der oberen Gnade? Wie zur 
ichflüchtigen Schuld-Verdrängung? Hier Goethes bewußte 
Rückwendung zu einem personal vollzogenen Sündenfall mit 
kollektiven Folgen - dies in einer Mitwelt, in welcher 
entweder unter Mißbrauch des Leidenswegs Christi 
Schuldstellvertretung getrieben (wurde) oder aber, 
aufklärerisch und idealistisch, Himmel und Hölle nur noch 
allegorisch-spekulative Überbau-Relevanz besaßen. Hier Goethes 
Wiederentdeckung der verlorenen, arbeitsteiligen und 
harmoniestiftenden Polarität zwischen Mann und Frau - das 
Ewig-Weibliche; das "Hangen" des Mannes an der Frau in einem 
hierarchischen Sinne (beiläufig: aus Goethes creatürlicher 
Geistigkeit floß das Wissen von einer hierarchischen 
Seinsordnung, die sich nicht erst ausdrückte im Verhältnis des 
Menschen zum Numinosen, sondern für ihn psychologische 
Wirklichkeit war im Verhältnis von Mann und Frau; dieses 
Wissen ließ ihn bei sich stehen und immunisierte ihn gegen 
jede Vereinnahmung von Seiten kollektiver Bestrebungen). Über 



 

27 

diesen Punkt hat Goethe, soweit ich weiß, nie theoretisch sich 
geäußert. Seine ganze Philosophie, Anthropologie und Theologie 
des Sündenfalles und seiner Auflösung, Adam und Eva, ihr 
Verhältnis untereinander und zu den oberen und unteren 
Mächten, steckt in der "Faust" genannten Lebensmythe. Ihr 
Keim: das Kerkerlied; das Faustgedicht als des Kerkerliedes 
lebensdramatische, Individuum und Transzendenz einschließende 
und umfassende Interpretation. 

Komm! hebe dich zu höhern Sphären!  
Wenn er dich ahnet, folgt er nach. 

Die Frau "als Hüterin der Flamme der erhaltenden und 
aufwärtsführenden Lichtsehnsucht"; die Frau als "Empfängerin 
und Mittlerin von Strahlungen, welche die Männlichkeit nicht 
mehr aufnehmen kann"; die Frau, die darin "eine halbe Stufe 
höher (steht), dem Lichte zugewendeter als der Mann"; die Frau 
als "die Verankerung des Mannes mit dem Licht, der Halt, den 
dieser braucht in seinem Wirken in der Schöpfung"..."der Mann 
steht in der Schöpfung mit der Front nach außen, um zu 
kämpfen, das Weib jedoch hält, ihm den Rücken deckend, die 
Verbindung mit dem Licht und bildet so den Kern, die 
Kraftzufuhr und Stärkung". Das Elend aller Zitation; ihre eher 
verstellende, einengende Wirkung angesichts der in der 
Gralsbotschaft gegebenen Schöpfungszusammenhänge, die Goethes 
dramatisierte mann-weibliche und gottmenschliche Prämisse 
bestätigen und erklären. 

Vierte Prämisse: Ein Leben - oder besser: eine Psyche, die 
sich den Anschluß an die Wasser des Lebens, an die hebende, 
aufwärts führende Transzendenz abgeschnitten hatte, die nur 
noch auf ihre Subjekt-Autonomie, gewissermaßen auf die eigenen 
Subjekt-Ressourcen gestellt war, ist endlich; den ersten drei 
Prämissen ist also der Blick auf den jüngsten Tag, dem diese 
verendlichte Psyche, individuell und kollektiv, entgegenlebt, 
inhärent: Hier Goethes eschatologisches Bewußtsein, das 
ausdrücklich die Erkenntnis einschließt, daß das Dunkel dem 
Licht, Mephisto Faust (und Gretchen) dienen muß, sobald der 
alte Adam und die alte Eva aufbrechen, zerbrechen und unter 
dem Einfluß des nicht mehr verdrängbaren Geistes, des 
"Vögleins" der faustische Verwandlungs- und Erneuerungsprozeß 
einsetzt. Das Faustdrama als Ganzes ein Endzeit-Mysterium. 
Schon im Ersten Teil Mephistos Selbst-Reflexion aufs Ende 
seiner Herrschaft - Nordische Walpurgisnacht - Mephistopheles, 
der auf einmal sehr alt erscheint: 



 

28 

Zum jüngsten Tag fühl' ich das Volk gereift,  
Da ich zum letzten Mal den Hexenberg ersteige,  
Und weil mein Fäßchen trübe läuft,  
So ist die Welt auch auf der Neige. 

Vergl. Zitat: Eckermann oder Riemer oder Müller: "Die Welt 
reif für den jüngsten Tag." 

Vergl. im Zusammenhang: Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, 
Gralsbotschaft, "Natur": "So wird auch letzten Endes alles 
Dunkel in dem üblen Wollen nur dem Lichte dienen müssen, um 
damit zu zeugen für das Licht." Der "Jüngste Tag": in der 
Gralsbotschaft befreit aus bloßer theologischer 
Begrifflichkeit, kein numinoses Fatum, sondern aufgezeigt und 
erklärt in seinem kosmischen, naturgesetzlichen Zusammenhang. 

Diese vier Prämissen: tragende Säulen von Goethes 
Weltverständnis; Grundlage seines Christentums: "Sie wissen 
wie ich das Christentum achte, oder Sie wissen es vielleicht 
auch nicht. Wer ist denn noch heutzutage ein Christ, wie 
Christus ihn haben wollte? Ich allein vielleicht, ob ihr mich 
gleich für einen Heiden haltet" (Goethe zu Kanzler v. Müller, 
7. April 1830). Goethe hat aus diesen Prämissen gelebt und 
gearbeitet, aber er hat sie äußerst selten theoretisch und 
niemals plakativ thematisiert. Er wußte, daß er, zwischen den 
Stühlen sitzend, dem Mißverstehen und der unerwünschten 
Vereinnahmung Tür und Tor öffnen würde. Er konnte schweigen, 
weil er diese Prämissen im "Faust" zu einem dramatischen 
Lebenspaket verschnürt hatte und sie darin, versiegelt, für 
spätere Tage - "die Wasser werden steigen, mein Schiff wird 
schwimmen und fahren" - wohl aufgehoben wußte. Und doch ist 
der Seufzer seiner Einsamkeit überliefert: "Ich kann 
eigentlich mit niemand mehr über die mir wichtigsten 
Angelegenheiten sprechen, denn niemand kennt und versteht 
meine Prämissen. Umgewandt verstehe ich z.B. Vogeln sehr gut, 
ohne seine Prämissen zu kennen; sie sind mir a priori klar: 
ich sehe aus seinen Folgerungen, welche Prämissen er gehabt 
haben muß." (Goethe zu Kanzler v. Müller 5. April 1830). 
Goethe hat mit seinen Prämissen aus den im Subjekt-Kerker 
herrschenden Ideologien ins Urphänomen zurückgefunden; seine 
Prämissen gründen im Leben; diese Lebensgegründetheit seines 
Denkens macht "seine Folgerungen" unbequem, weil von Kerker-
Befangenen nicht mehr durchschaubar, beherrschbar, ideologisch 
nicht mehr schablonisierbar, katalogisierbar. Die Lebens-
Gegründetheit seiner Prämissen hat zur Folge, daß er die 



 

29 

Prämissen (seiner Mitwelt) versteht aus ihren Folgerungen - 
ihn hingegen, so wie es in seiner Weltstunde um sein einsames 
Christsein bestellt ist, keiner. Seine Gründung ist nicht mehr 
diskursiv erreichbar und definierbar; nahe kommt ihr nur die 
Liebe, die an seiner gütigen Fremdheit sich entzündet und 
gleich ihm die Kerkerlogik, die immer eine weitere oder engere 
Standpunktlogik ist, durchbricht. - Diese Prämissen und ihr 
Lebensgrund, zu dem Goethe sich hindurchgearbeitet hat, sind a 
priori der Gralsbotschaft inhärent, diesem Aufriß der 
Schöpfung, der Erklärung ihrer Gesetze und Zusammenhänge, ein 
Ursprungswissen, von droben hereingetragen in den Kerker, 
damit der tiefste Ohnmachts-Augenblick der Menschheit zu ihrem 
tiefsten Besinnungs-Augenblick werden kann, bevor ihr 
Verfasser und Bringer als Richter in den Wolken (bricht ab). 

Geistiges Aufsprengen des alten Subjekt-Kerkers und 
intellektuelle Rezeption der Schöpfungsgesetze - synchrone 
Prozesse; das Hand-in-Hand-Arbeiten von innen und außen; der 
Intellekt als die gereinigt-reine Spiegelung des Geistes - der 
sogen. Überbau nach seiner individuellen wie auch 
gesellschaftlichen Seite vom Geiste angeeignet und in Dienst 
gestellt - Verfassung derer, die (bricht ab)  - Gnaden-Gabe 
zur Einübung in diese Verfassung: "Stilleuchtende Kraft aus 
heiliger Schrift" - bei dieser "Übung" die Wiedergewinnung der 
Fähigkeit, "am scharfen Strahle zu blühn". 

Dazu unverzichtbar die Wiederherstellung der gestörten 
Hierarchie zwischen Mensch und Gott, zwischen Mann und Frau. 
Dies der existentielle Punkt von Goethes vier Erkenntnis-
Prämissen; ohne an diesem Punkt zu arbeiten, bleibt alle 
Wahrheit, umfaßte sie gleich alles, "was die Welt im Innersten 
zusammenhält", trockne Lernfrucht, Pedanterie, Schleicherei, 
"Wagnerei" - natürlich, das sind Synonyma, Flucht in 
Technologie, Homunkulus ohne Faust und Helena. 

 


