
 

1 

Märchendeutung - ZUR METHODE  

. . .   

Märchendeutung wurde und wird von den unterschiedlichsten 
Standpunkten aus betrieben, und vielleicht kann einmal an der 
Rezeptions- und Interpretationsgeschichte des Märchens 
bestürzender als an der eines jeden anderen Kulturphänomens 
sich ablesen lassen, wie einfallsreich mannigfaltig der 
Märchensinn amputiert und collagiert wurde, damit er den 
widersprüchlichsten Subjekt-Verfassungen, -Interessen und -
Standpunkten Bestätigung sein, damit "der Herren eigner Geist" 
in ihm sich spiegeln konnte. 

Vor einer unübersehbaren Fülle pluralistischer Deutungen und 
Deutungsmethoden war es von Anfang an, also schon in unseren 
kleinen häuslichen Gesprächsrunden, das Ziel meiner Arbeit, 
dem Märchen als einem Medium zuallererst der Selbstentlarvung 
und Subjekt-Desillusionierung Gerechtigkeit widerfahren zu 
lassen: es ernst zu nehmen in seinem dramatischen Ganzen und 
in allen seinen Sinnbild-Teilen. Vor Augen stand mir eine 
Interpretation, die sich Sinnbild für Sinnbild, Satz für Satz, 
Abschnitt für Abschnitt am Text des Märchens orientiert und 
der ein ungelöstes Rätsel, das nicht sogleich handlungsadäquat 
sich auflösen läßt, äußerste und stets thematisierte 
Herausforderung ist. 

Bei der Bemühung um dieses Ziel erwiesen sich die Deutungs-
Prämissen und -Kriterien, wie die Theorien der 
Schulpsychologie sie uns liefern konnten, als nicht 
zureichend. Bei jedem neuen Deutungs-Versuch erlebten wir, daß 
mit dem lebensvernetzten Inhalt der Märchen nur ein 
Menschenbild harmonierte, wie es von der Genesis bis Goethe, 
von Plato bis Hölderlin in Geltung stand. Dieses traditionelle 
menschliche Selbstverständnis läßt, schematisierend und 
generalisierend gesagt, den stofflichen Leib des Menschen und 
mit diesem die im Gehirn lokalisierte Fähigkeit zu rationalem 
Denken bewohnt und bewegt sein von einer mit dem Begriff Seele 
bezeichneten Natur- und Triebsphäre, die aber wiederum nicht 
letzter Lebensgrund, ultima ratio und nicht mehr 
hinterfragbares Urphänomen ist, sondern ihrerseits belebt wird 
von einer Geist, Pneuma benannten personalen und 
altruistischen Zentralinstanz, die wir in den Märchen vom 
Schein-Ich einer egozentrisch verkümmerten Ratio verdrängt, 
unterdrückt und aspekthaft ausgebeutet sehen. 



 

2 

Es ist mir bewußt, daß dieses dualistische Menschenbild als 
Relikt der frühesten Assoziationspsychologie heute fast nur 
noch in der theologischen Anthropologie eine Rolle spielt und 
im übrigen der modernen Wissenschaft vom Menschen als 
spekulativ und überholt gilt. Um den Märchen Gerechtigkeit  
widerfahren zu lassen, mußten wir uns über die in uns selbst 
wirksamen empiristischen Widerstände und Bedenken 
hinwegsetzen: denn nur, wenn wir unseren Deutungen die Kräfte-
Dreiheit Leib/ Seele/ Geist oder Denken/ Trieb/ Selbst - 
zugrunde legten - eine Dreiheit, die infolge der ständigen 
Interaktion ihrer "Teile" als Einheit erscheint -, erschloß 
sich uns das in den Märchen steckende tiefenpsychologische, 
soziologische und transzendenzvernetzte Sinnpotential ohne 
peinlichen und peinigenden Deutungsrest. - Ich werde in 
späterem Zusammenhang versuchen, an praktischen 
Märchenbeispielen das anthropologische Operationsmodell 
darzustellen, nach welchem die Märchenhandlungen sich 
entwickeln: ein Operationsmodell, das, einmal in 
unvoreingenommener Hingabe an das Märchen dem Märchen 
"abdestilliert", sich, auf die Märchen zurückprojiziert, immer 
aufs neue an "neuen" Märchen rätsellösend bewährte. 

Dieser Rückgriff auf ein frühestes menschliches 
Selbstverständnis, das nicht einem klaren methodischen Denken, 
sondern dem Mythos, der Intuition, der Offenbarung, der 
phänomenologischen Natur- und Selbstbeobachtung sein Entstehen 
verdankt, ist auf den ersten Blick ein Anachronismus - Flucht 
zurück hinter die Positionen der Aufklärung. Eine Arbeit, die 
auf ihn gleichsam naiv sich gründet, wird wenigstens unter 
Metaphysik-Kritik geraten, sofern sie nicht sogleich einer 
Spielart etwa des Adornoschen Okkultismus-Verdikts1 sich 
konfrontiert und als ins esoterische Reich spiritualistischer 
Schwarmgeisterei gehörend abgewehrt und abgewertet sieht. 

In dieser Lage müssen die Interpretationen für sich selbst 
sprechen und durch ihr Ergebnis die angewendeten 
Deutungsprämissen entweder rechtfertigen oder ad absurdum 
führen. Aus diesem Grunde werde ich erst in den methodischen 
Überlegungen, die sich der Deutungsarbeit anschließen, ein 
Theoriefazit ziehen und dabei auch ein paar assoziative 
Anmerkungen machen zu auffälligen Korrelationen, wie sie 
bestehen zwischen einer Psychologie-Geschichte, in deren 

 
1 Th. W. Adorno, Minima Moralia (Thesen gegen den Okkultismus), Frankfurt/M., 1963 



 

3 

Paradigmenwandel die Bemühung sich spiegelt, das wachsende 
Leiden an Ich und Gesellschaft auf einen wissenschaftlichen 
Begriff zu bringen und den gattungstypischen Merkmalen einer 
Märchenhandlung, die diesen Reflexionsprozeß einer 
Lebensbewältigung bilderreich antizipiert und zugleich 
transzendiert. 

Eine Wissenschaft, die das Seiende kolumbisch überflogen und 
vermessen hat, besinnt sich heute in ihren psychologisch und 
anthropologisch orientierten Spitzen nicht mehr nur auf die 
lange verdrängt gewesenen Tiefendimensionen der menschlichen 
Psyche, ihre Triebsphäre im Bilde des "Märchen-Waldes" (S. 
Freud), die Innenwelt ihrer energetischen Symbole und Zeichen, 
wie sie als sogenannte Archetypen sich in den Märchen finden 
und kollektives Unterbewußtsein konstituieren (C.G. Jung), 
sondern tastet sich vom wissenschaftlichen Monismus zurück zum 
Verständnis eines "Ich" und einer "Seele", die beide auch 
unabhängig von ihrem Gehirn und ihrer irdischen Leiblichkeit 
lebensfähig sind.2 Angesichts dieser suchenden, tastenden, 
durch das reinigende Bad der Aufklärung hindurchgegangenen 
Rückkehr zu den "ersten Werken"3, ist Metaphysikkritik das 
Letzte, das meine Bemühung um eine Sinnerschließung der 
Märchen zu fürchten hat. Vor diesen Umwälzungen im Organismus 
von Wissenschaft, Lehre und Leben wirken zudem "aufgeklärte" 
Verdikte umso leichter, als schlechthin jede urteilende 
Reflexion verblaßt vor dem Trost und Zuspruch, vor der 
Bereicherung und Lebensermutigung, die das Märchen jedem 
Interpreten zu schenken bereit ist, der sich in Gedanken 
wenigstens, probierend und experimentierend, auf die "ersten 
Werke" zurückbesinnt und mit der Anwendung märchen-adäquater 
Prämissen seinem Gegenstand Gerechtigkeit widerfahren läßt. 

 

3 

Nach dieser Anmerkung zu meinen anthropologischen Arbeits-
Grundlagen möchte ich einige Gesichtspunkte nennen, von denen 
ich mich bei der Wahl der sieben Märchen habe leiten lassen. 

Schon im Jahr 1975, bei unseren Märchengesprächen im kleinen 
häuslichen Kreis, unterschieden wir die großen Glücks- und 
Zaubermärchen nach drei Typen: Zum ersten Typus zählten wir 

 
2 vergl. Karl R. Popper/ John C. Eccles, Das Ich und sein Gehirn, München 1982 
3 vergl. Off. 2,5 



 

4 

Märchen, in denen der männliche Part vorherrscht und der 
weibliche nur eben soweit angedeutet ist, daß der versöhnende 
Schluß gefunden und die Hochzeit zwischen Prinz und Prinzessin 
gefeiert werden kann; als Beispiel nenne ich das Märchen "Das 
Wasser des Lebens". 

Zum zweiten Typus rechneten wir Märchen, in denen der 
weibliche Part dominiert, während der Mann als Erlöserfigur 
mehr oder weniger ephemer bleibt und erst an jenem 
dramatischen Punkt der partnerlichen Verwandlung, an dem sein 
Erscheinen unverzichtbar ist, von außen in die Handlung 
eintritt; als Beispiel diene das Märchen "Sneewittchen". 

Neben diesen beiden erkannten wir einen dritten Typus, bei dem 
männliche und weibliche Rollen annähernd gleichwertig und in 
fortwährender psychologischer Interaktion sich entwickeln; als 
das populärste Beispiel darf wohl "Hänsel und Gretel" gelten. 

Während in den Märchen vom kommunikativen Typ, jenen, in denen 
Mann und Frau gemeinsam die Handlung tragen, infolge der 
ständig wechselwirkenden Beeinflussung der Partner äußere 
Dramatik und Handlungsfülle stärker im Vordergrund stehen, 
überraschen uns die Märchen mit dominierend männlichem oder 
weiblichem Part mit tiefen und inhaltlich hochdifferenzierten 
Einblicken in die je unterschiedliche Verfassung der 
männlichen und weiblichen Psyche. - Ich merke nachdrücklich 
an, daß sich die Trennung zwischen den drei Typen über die 
Fülle der Zaubermärchen hinweg keineswegs reinlich, gar 
kategorial ziehen läßt; die Übergänge von Typus zu Typus sind 
gleitend. 

Eine weitere Unterscheidung lernten wir im Umgang mit den 
Märchen machen: Wir stießen auf Märchen, die sich ohne 
tiefenpsychologische Ambition, gewissermaßen auf der "Objekt-
Ebene" deuten ließen, ohne daß dieser "naiven" Methode 
"standpunktlogische" "Deutungsopfer" gebracht, unbequeme oder 
nicht integrierbare Sinnbilder oder Sinnbildkomplexe 
unterdrückt werden mußten. Bei dieser Deutungsart behielt jede 
Märchenfigur ihre eigene Identität. 

Daneben bekamen wir es mit Märchen zu tun, die sich vor diesem 
naiven Zugriff verschlossen und ihr Geheimnis erst preisgaben, 
wenn wir uns bereitfanden, in die eigene Brust zu fassen, um 
dort Märchenhandlung und Märchenkonflikt wiederzuentdecken. 
Diese eigene Brust, Raum-Zeitlichkeit einer Psyche, in welcher 
Verkörperungen unterschiedlicher Potenz und widerstreitender 



 

5 

Interessen um die Herrschaft kämpfen, habe ich in Ermangelung 
eines handlicheren Begriffs "Reich der Seele" oder auch nur 
"Seelenreich" genannt. Bei diesen Deutungen auf "Subjekt-
Ebene" erleben wir die Psyche als einen ebenso lebensprallen 
wie hochdifferenzierten wesenserfüllten Microkosmos - 
dynamisches Inbild unserer äußeren Welt. Goethe hat den alten 
hermetischen Grundsatz, an dem sich diese Deutungsmethode 
orientiert, im Gedicht "Epirrhema" in lapidarer Verdichtung 
ausgesprochen: 

Nichts ist drinnen, nichts ist draußen:  
Denn was innen das ist außen.  
So ergreifet ohne Säumnis  
Heilig öffentlich Geheimnis. 

Bei dieser Deutungs-Methode erschließt die Reflexion in 
tastender, probierender und umkreisender Annäherung Sinnbild 
für Sinnbild, Sinnbild-Komplex für Sinnbild-Komplex und läßt 
uns dabei Einblick gewinnen in eine sinn- und lebensvernetzte 
Fülle von tiefenpsychologischen Tatbeständen und Prozessen; 
Einblick in eine Metaphysik der Psyche, die im Erleben der 
Interpreten nachvollziehbar und verifizierbar ist. Der 
Nachteil, der für diese Einblicke in Kauf genommen werden muß, 
liegt in der unvermeidlichen Schwerfälligkeit und 
Langatmigkeit dieser mehr psychoenergetisch als 
handlungstopologisch orientierten Methode; auch erfordern 
Zusammenschau und gedankliche Zusammenführung der Sinnbilder 
zu Sinnkomplexen, der Sinnkomplexe zur Ganzheit des 
psychodramatischen Verwandlungsprozesses ein bewegliches 
Assoziationsvermögen. 

Je größere Erfahrung wir mit der Deutung auf der "Subjekt-
Ebene" sammelten, desto heller und klarer begann in den 
Sinnbildern und ihrer Sinnvernetzung eine wirkliche, 
realpsychologische Erlebniswelt aufzuscheinen: "Märchen" 
genannte Bildergeschichten erwiesen sich als dramatisch 
schlüssige und in sich abgeschlossene Verwandlungs-, 
Selbstfindungs- und Liebesgeschichten. Bei Märchen, die sich 
in dieser Deutungsform darstellen, wird der Bildgehalt nicht 
mehr eigens reflektiert und ausgebreitet, sondern gleichsam 
prima vista in konkretes Erleben transponiert: Für den 
Rezipienten ist die Märchen-Emblematik verschwunden; sie hat 
sich rückstandslos aufgelöst ins bruchlose, realpsychologisch 
nacherlebbare Handlungssubstrat einer Liebesnovelle, 



 

6 

Partnergeschichte, Geschichte einer Selbsterforschung und 
Selbstfindung. Bei diesen Deutungen geht der Handlungsfaden 
keinen Augenblick verloren, alles strebt auf ein Ziel zu, auf 
die Aufhebung der Entfremdung, Verzauberung, Vereinzelung, 
Auflösung des "Verblendungszusammenhangs"- es herrscht 
Linearität des klassischen Handlungsparadigmas. Ihre 
Eingängigkeit und leichte Faßlichkeit, die allerdings hin und 
wieder mit einer gewissen Ausdünnung an metaphysisch-
psychologischer Detailinformation bezahlt werden muß, kann den 
Verdacht aufkommen lassen, es handle sich bei diesen 
Geschichten nicht mehr um Märchen-Deutungen, sondern um 
Phantasien über Märchen. Ich betone: Auch die in Partner- oder 
Liebesgeschichten "übersetzten" Märchen entwickeln sich als 
lückenlos-strenger Sinnbild-Kontext; sie sind unmittelbarstes 
Erlebnissubstrat der Märchenspräche. - Es war mir ein 
selbstverständliches Gebot, auf alle literarische oder 
psychologische Überformung, auf novellenhafte Ausschmückung 
der Szenen und auf Individualisierung der Figuren zu 
verzichten; auch lehnte ich, um eine Schwebung von der 
mythischen, ebenso universalgeschichtlichen wie 
universalpsychologischen Märchenstimmung soweit möglich in die 
Erzählhandlung herüberzuretten, die Wortwahl eng an die 
Sinnbilder an und gab um dieser Nachbarschaft willen der 
altertümelnden Wendung, dem poetisierenden Moment, dem ganzen 
psychologisch und literarisch suspekten, jedoch vom Märchen 
untrennbaren Gemüts-Vokabular - Herz, Geist, Reinheit, Liebe, 
Wehmut und so fort - Raum in meiner Deutung. 

Die folgenden Interpretationen werden zeigen, daß, ähnlich wie 
bei den drei verschiedenen Märchen-Typen, auch zwischen den 
drei Deutungs-Typen - "Objekt-Ebene", "Subjekt-Ebene", 
"Partnergeschichte" - die Grenzen sich nicht eindeutig und 
scharf ziehen lassen. Manchem Märchen ist, wenn eine 
Amputation an seinem Sinngehalt vermieden werden soll, nicht 
ohne eine Kombination von Deutungsmethoden beizukommen. 

Vor diesem methodischen Hintergrund galt es, die sieben im 
Rahmen meiner Arbeit zu interpretierenden Zaubermärchen so zu 
wählen, daß in dem kleinen Ensemble sowohl die 
unterschiedlichen drei Märchen-Typen - "Männer"-Märchen, 
"Frauen"-Märchen, kommunikative Märchen - ausgewogen vertreten 
waren und zugleich an ihnen die drei Deutungs-Typen - "Objekt-
Ebene", "Subjekt-Ebene", realpsychologische Erzählhandlung 



 

7 

bzw. Partnergeschichte - beispielhaft durchprobiert und 
vorgestellt werden konnten. 

Aus den zahlreichen Märchen, um die wir uns im Jahr 1975 
deutend bemüht haben, wählte ich zweie aus, in denen die 
männliche Rolle handlungsbestimmend ist: "Der Teufel mit den 
drei goldenen Haaren" und "Das Wasser des Lebens". Ihnen 
stehen zwei Märchen gegenüber mit (z.T. nur bedingt) 
weiblicher Dominanz: "Sneewittchen" und "Das Mädchen ohne 
Hände". Der kommunikative Märchen-Typus ist vertreten durch 
die drei Märchen "Die sechs Diener", "Schneeweißchen und 
Rosenrot" und "Hänsel und Gretel". 

Ich beginne den kleinen Zyklus mit dem Märchen "Der Teufel mit 
den drei goldenen Haaren". In diesem Märchen dominiert 
eindeutig die Rolle des Mannes. Die weiblichen Partner spielen 
eine unverzichtbare, aber dramatisch eher beiläufig-
punktuelle, gleichsam nicht voll durchkomponierte Rolle. 
Dieses Märchen habe ich nach dem ersten Deutungstypus auf der 
"Objekt-Ebene" zu interpretieren versucht, das heißt: alle 
auftretenden Personen, Situationen und Ereignisse sind als 
wirkliche und selbständig existierende behandelt. 

Das zweite Märchen - "Das Wasser des Lebens" - ist wieder ein 
"Männer"-Märchen, in ihm führt der Weg des zum Heil strebenden 
Helden durch die bis zu diesem Zeitpunkt aus dem Tagbewußtsein 
verdrängt gewesenen, "Seelenreich" benannten Räume der 
männlichen Psyche - eine Psyche, die uns das Märchen in ihrer 
Verfassung, ihrem Aufbau und "Inventar" ebenso lehrhaft wie 
unterhaltend vor Augen führt. In diesem männlichen 
"Seelenreich" existiert die Frau zunächst nur als "Anima" oder 
archetypisches Wunschbild des Mannes und tritt erst zuletzt, 
am Märchenende, als ein deus-ex-machina-ähnlicher 
Liebespartner wirklich in Erscheinung. Dieses Märchen habe ich 
entsprechend dem zweiten Deutungstypus auf der "Subjekt-Ebene" 
behandelt: Mit Ausnahme der geliebten Frau und der am Geschick 
dieses männlichen "Seelenreiches" teilnehmenden Transzendenz, 
sind alle Personen, Bauten, Landschaften und Vorgänge 
Sinnbild-Verkörperungen von Antrieben, Zuständen, Stimmungen 
und Konflikten, die als Erlösungs- und Anamnesisdrama in der 
männlichen Seele selbst spielen. 

Auf diese zwei Märchen-Deutungen, deren erste eine in 
Umwälzung begriffene männliche Sozialordnung, deren zweite 
eine männliche Psyche, ihre artspezifische Verfaßtheit, ihre 



 

8 

Konflikte und Aufgaben zu ihrem Gegenstand hat, folgen drei 
Interpretationsbeispiele, bei denen die männlichen und 
weiblichen Rollen im Erlösungs- und Durchbruchsprozeß 
dramatisch durchkomponiert und psychologisch annähernd 
ausgewogen besetzt sind. 

Im ersten Märchen dieses kommunikativen Typs - "Die sechs 
Diener" - stellt sich sogleich der neue, dritte Deutungstypus 
vor: stehen bei den zwei ersten Deutungstypen - "Objekt-
Ebene", "Subjekt-Ebene" - im Vordergrund des Dialogs und der 
Reflexion die Märchenbilder, deren entschlüsselte Sinngehalte 
in einem additive Züge nicht verleugnenden Verfahren zur 
sinnbildübergreifenden Erzählhandlung zusammengeführt werden, 
so versuche ich beim dritten Deutungstypus, den ich auch den 
realpsychologischen nannte, die Sinnbild-Handlung unmittelbar 
zu "übersetzen" in eine Partnergeschichte. 

Die zweite Deutung, bei der wir eine annähernd ausgewogene 
mann-weibliehe Partnerbeziehung nacherleben, gilt dem Märchen 
"Schneeweißchen und Rosenrot" und stellt sich wieder auf der 
"Subjekt-Ebene" vor: Die männlichen Märchen-Figuren verkörpern 
Antriebe und Konflikte in der Seele eines Mannes, die 
weiblichen Figuren illustrieren die Vorgänge in der Seele 
einer Frau. Die Sinnbild-Ausdeutung und Sinnbild-
Zusammenführung zu Szene und Drama steht im Vordergrund. 

Schließlich bildet das Volksmärchen "Hänsel und Gretel" das 
dritte und letzte Beispiel für diesen kommunikativen Märchen-
Typus. Der Versuch der Deutung erfolgt nach der dritten 
Methode: "Konrad" erzählt die kleine, in einen Gesprächsrahmen 
gefaßte Liebesgeschichte, vor deren Bedeutung als Spiegel 
unseres individuellen und geschichtlichen Verfaßtseins der 
Titel "Paradigma" verblaßt. 

Es folgen dann, als Gegengewicht zu den zwei zyklus-
eröffnenden "Männer"-Märchen, in denen die Rolle des Helden 
dominierte, zwei "Frauen"-Märchen. 

Das erste, "Sneewittchen", ist ein Märchen, das, ausgestattet 
mit reichem seelischen Tiefen-"Inventar", die Konflikte einer 
weiblichen Psyche schildert, in welcher Geist und Liebe in der 
Gestalt Sneewittchens die Fesseln ihrer lebensfeindlichen, 
intellekt-gesteuerten Egozentrik sprengen. Die Deutung dieses 
Märchens erfolgt in Analogie zum "Männer"-Märchen "Das Wässer 
des Lebens" mit Sinnbild-Dominanz auf der "Subjekt-Ebene". 



 

9 

Das den siebenteiligen Zyklus beschließende Märchen heißt: 
"Das Mädchen ohne Hände". Diese Geschichte eines liebenden 
Mädchens, das am Beispiel des Vaters, dann des Geliebten und 
Ehemanns die weibverdinglichenden Konventionen des 
Patriarchats durchlebt, durchleidet und durchbricht und dabei, 
analog zu Zauberflöte und Faustgedicht, den Mann auf seinen 
eigenen wesensspezifischen Erlösungsweg zieht, sollte nicht 
nur als Typus das weibliche Pendant bilden zu dem zyklus-
eröffnenden "Männer"-Märchen "Der Teufel mit den drei goldenen 
Haaren", sondern sollte auch, entsprechend dem 
Eingangsmärchen, auf "Objekt-Ebene" gedeutet werden. Weil in 
diesem weiblich betonten Märchen die zwei männlichen Rollen 
ungleich geschlossener und psychologisch selbständiger 
hervortreten als die weiblichen im "Teufel mit den drei 
goldenen Haaren" und weil es mir nach den realpsychologischen 
Deutungserfahrungen mit den Märchen "Die sechs Diener" und 
"Hänsel und Gretel" schwer gefallen wäre, auf die "Objekt-
Ebene" mit Sinnbild-Dominanz zurückzukehren, durchbrach ich 
mit diesem Märchen meine methodische Typenordnung und stelle 
es dar als eine Erzählhandlung, in der sich allerdings 
Elemente der beiden anderen Deutungs-Typen: "Subjekt-Ebene" 
und "Objekt-Ebene" unterschwellig behaupten. 

Ich merke noch an, daß sich die Mehrzahl der großen 
Zaubermärchen nach meiner Erfahrung sowohl auf der "Subjekt-
Ebene" als auch als Liebes- oder Partnergeschichte behandeln 
läßt. Zum Beispiel schien schon bei der auf "Objekt-Ebene" mit 
Sinnbild-Dominanz erfolgten Interpretation des Märchens "Der 
Teufel mit den drei goldenen Haaren" die "Subjekt-Ebene", bei 
der Deutung des Märchens "Das Wasser des Lebens" auf der 
"Subjekt-Ebene" mit Sinnbild-Dominanz die konkrete, 
psychologisch faßbare Biographie einer männlichen 
Selbstverwandlung, also die realpsychologische Anamnesis-, 
Liebes- oder Partnergeschichte durch. Weil ich der Meinung 
bin, daß nur die offene Darlegung unserer Entwicklungs-, 
Häutungs- und Wachstumsprozesse den besonderen Erfordernissen 
eines selbst in Bewegung geratenen Zeitgeists gerecht wird, 
habe ich mich um der jeweils tieferen oder 
handlungspsychologisch "erwachseneren" Methode willen von 
diesen Aus- und Durchblicken nicht zur Preisgabe des einmal 
gewählten Deutungstypus bewegen lassen. Auch methodische 
Arbeitsspuren und -stufen sollten sichtbar bleiben und zeigen, 
wie der Interpret und sein der wirklichen Märchenrunde 



 

10 

nachgespiegelter fiktiver Gesprächskreis vor der 
anthropologischen Wahrheit der Märchentexte sein Vorwissen 
immer neu zu korrigieren hat, bis er, endlich zu 
vorbehaltloser Dienstbarkeit am Märchen bereit, die Entdeckung 
macht, daß es auf allen Stufen seiner Arbeit das Märchen war, 
das ihm diente. 

Im Prozeßverlauf dieser bedingt wechselseitigen Dienstbarkeit 
wurde mir klar, daß, unter didaktischen Gesichtspunkten, das 
Sinnpotential der Märchen seine größte Überzeugungskraft 
entfaltet, wenn es sich zugleich sowohl als leicht 
nachvollziehbare "Lifestory" als auch in sinnbilddominanter 
Deutungsgestalt dem Märchenfreund darbietet. Die zeitlichen 
Grenzen, die ich meiner Arbeit an den Märchen stecken mußte, 
verbieten es, daß ich mich dieser reizvollen und wichtigen 
Aufgabe widme. Ich tröste mich mit dem Gedanken, daß 
Märchenfreunde, die an meiner eingeschränkten Bemühung um die 
Märchen Anteil nehmen, vielleicht sich nicht nur zum Mit- und 
Nacherleben, sondern auch und vor allem zum Weiterdenken und 
Weiterdeuten angeregt fühlen. 

Meine Versuche, das Gemütspotential an Rührung, ja 
Erschütterung, wie es in den Märchen steckt, vernünftig, den 
tieferen, empfindungsgeahnten Märchensinn im Tagbewußtsein 
gleichsam gedankenmächtig zu machen, überholen 
selbstverständlich das Märchen nicht, machen es in seiner 
originalen Gestalt nicht überflüssig. Auch habe ich erlebt, 
daß die originale Märchengestalt durch die intellektuelle 
Sinnerschließung seiner Gemütsgehalte nicht nur nichts von 
ihrer "segnenden Kraft" verliert, sondern gewinnt: Jede 
rätsellösende Antwort, die dem rätselhaften Phänomen "Märchen" 
genuin gerecht wird, eröffnet neue, tiefere Sinndimensionen 
und führt zuletzt vor jene märchen-adäquaten Aufbrüche, 
Verwandlungen, Lebens- und Liebestaten, ohne die es weder für 
den Planeten, das "Reich" im Großen, noch für die 
Menschenseele, das "Reich" im Kleinen, eine Zukunft gibt. 

 


