
1 

DIE ENTFALTUNG DER MANN-WEIBLICHEN 
WESENSPOLARITÄT IN DER VOR- UND FRÜHGESCHICHTE 
DES ABENDLANDES 
 

Bei dem Versuch, uns das Leben unserer steinzeitlichen 
Vorfahren zu vergegenwärtigen, stoßen wir in der 
Menschheitsfrühe zuerst auf Wildbeuter und Sammler. Aus dieser 
primitiven Wirtschaftsstufe entwickelten sich die 
Jägerkulturen, die uns durch Fels- und Höhlenmalereien von 
magischer Eindruckskraft bekannt geworden sind. Diese 
Jägerkulturen bilden, wenn auch mit zeitlich sehr 
verschiedenen Schwerpunkten, über die ganze Erde hin die 
Grundlage für jede höhere Kulturentwicklung. Sehen wir ab von 
den Kunstzeugnissen aus der Eiszeit, die uns hohe 
Jägerkulturen, insbesondere in Nordwestspanien und 
Südwestfrankreich, hinterlassen haben, so liegt der 
Schwerpunkt der Jägerkulturen in Europa einschließlich des 
Mittelmeerraumes im Mesolithikum und reicht hinein bis ins 
Neolithikum, liegt also grob datiert zwischen dem 6. und 3. 
Jahrtausend vor Christi Geburt. 

Die Bewegungsbilder dieser Zeit legen Zeugnis davon ab, daß 
die Selbstbehauptung im Kampf mit der Natur das Bewußtsein des 
damaligen Menschen erfüllte (Abb. 1).  

 

 

 

Abb. 1 

Kopf- und 
Brustpartie eines 
Stieres.  

Lascaux, großer 
Saal. 

Aurinaco-
Perigordien. 

Für den Jäger hing der Bestand menschlichen Daseins von der 
Schärfe seiner Naturbeobachtung, von der Stärke und 
Gewandtheit seines Körpers und von der Treffsicherheit seines 
Bogens ab. Sein Kampf ums Dasein fand seinen Höhepunkt in der 
Auseinandersetzung mit der Tierwelt. In diesem Kampf waren 



2 

nicht nur Kleidung und Nahrung, sondern insgesamt die 
Sicherung des menschlichen Lebensraumes immer neu zu erringen. 

Seinen künstlerischen, richtiger zu sagen: seinen religiös-
künstlerischen Niederschlag fand dieser Kampf in 
Bewegungsbildern, die eine Auffassung des Lebendigen 
widerspiegeln, deren Spontaneität und Frische wir nur 
bewundern können. Die Forschung neigte und neigt dazu, den 
Jägerkulturen ein mythisches Seinsverständnis, also das 
Bewußtsein vom Dualismus zwischen Diesseits und Jenseits, 
zwischen Körper und Seele abzusprechen. Die Bilder werden rein 
diesseitig, als magische Wunschbilder verstanden. Ohne Zweifel 
drängt sich bei dem Versuch einer Deutung dieser Bildwerke der 
Gedanke auf: Hier soll mit der magischen Kraft des Bildes die 
Beute gefesselt, erjagt, oder der durch die Jagd dezimierte 
Wildbestand im Sinne eines Fruchtbarkeitszaubers wieder 
aufgefrischt werden. 

Gegen diese zweckbestimmte Deutung erheben sich heute 
vereinzelte Stimmen. So hat Eric Holm an Bildern aus Südafrika 
den Nachweis geführt, daß bereits bei den höheren 
Jägerkulturen ein mythisches Seinsverständnis ausgebildet war, 
und daß sich durch die Bilder ihrer Felskunst ein 
transzendenter Grundgehalt zieht. Die vielen Beispiele, an 
denen Eric Holm seine These interpretiert, geben uns die 
Gewißheit, daß diese frühen Menschen, deren Sinne im Kampfe 
mit der Umwelt aufs feinste geschärft waren, nicht nur an 
grobstoffliche Erscheinungsformen gebunden waren, sondern die 
Elementarkräfte wahrnehmen konnten, die hinter den äußeren 
Dingen wirksam sind. Die Tatsache, daß sich aus dem Tier, das 
als Jagdbeute in den Händen des Jägers bleibt, ein 
unverletzliches Wesen von feinerer stofflicher Beschaffenheit 
löst, um sich mit den Kräften des Kosmos wieder zu verbinden 
oder in eine der menschlichen Anschauung entzogene Urheimat 
zurückzukehren, führte bereits diese Menschen vor die 
metaphysische Problematik irdischen Seins und bewirkte in 
Ansätzen die Ausbildung eines mythischen Weltbildes. 

Tatsächlich hatte der Kampf, der in der Vorzeit zwischen 
Mensch und Natur zum Austrag kam, nur vordergründig den 
praktischen und diesseitigen Aspekt der Daseinssicherung und 
der biologischen Arterhaltung. Die Übergänge vom menschlichen 
Sein zur Tierseele waren damals noch fließend. Jedes Tier 
verkörperte Eigenschaften, die auch im Menschen als Teile oder 
Aspekte seiner gesamten Wesensanlage enthalten und wirksam 
waren. Um das Tier zu jagen und schließlich zu beherrschen, 
mußte der Mensch die von diesem verkörperten und gelebten 
Eigenschaften, z.B. Mut, Kraft, Angriffslust, Wachsamkeit, 
Schlauheit usw. in sich selbst verstärkt betätigen. Dabei 



3 

reiften unter dem Druck des Geistes diese Anlagen und 
Eigenschaften und wurden dem Menschen bewußt. Bei diesem 
inneren Prozeß des Erwachens und Reifens begann der Mensch 
hinter der Ordnung der ihm vertrauten Tierwelt eine 
transzendente Hierarchie von Ur- oder Himmelstieren zu ahnen. 
Diese Himmelstiere verkörpern die in der irdischen Tierwelt 
roh wirksamen Eigenschaften in veredelter Form als reinste 
Tugenden und wirken auf die Entwicklung des Menschen und 
seiner gleichgearteten Anlagen als mächtige, erweckende 
Magnete ein.1 Im verstärkten Betätigen dieser Anlagen, das der 
Alltag der Jäger erzwang, wuchs diese Ahnung von den Urbildern 
bis zur visionären Fähigkeit, in besonderen Augenblicken ihre  
jenseitigen Abbilder zu erschauen. Unter dieser inneren 
Spannung zwischen irdischer und himmlischer Erfahrung reiften 
die Anlagen des Menschen zu bewußten Tugenden; zugleich 
drängte diese Spannung, ihre Bewußtseinsinhalte im Bild zu 
gestalten. 

Folgerichtig kommt deshalb im Bilderkosmos der höheren 
Jägerkulturen eine - wie Eric Holm sagt - transzendente 
Seelenlehre zum Ausdruck. "Die Bilder der Tiere (stellen) 
Verewigungen, Apotheosen dar und rücken gleichsam als ewige 
Sterne ans Firmament." "Wie bei allen Altkulturen, bei denen 
diese Tierbildgottheiten weiterlebten, haben wir es mit 
Götterbildern zu tun, und man war der Gottnatur durchaus nicht 
weniger nah, da man sie im göttlichen Tier begriff."2 

So begegnen wir bereits auf der frühen Stufe der Jäger einem 
Grundzug menschlichen Existierens, der wie ein roter Faden 
alle späteren Stufen menschlicher Gesittung miteinander 
verbindet: Im geistigen Spannungsfeld zwischen zwei Welten, 
einer irdischen und einer himmlischen, steht der Mensch als 
Grenzgänger mit der Berufung, diese geistige Spannung in sich 
zu kultivieren, d.h. sie in Bewußtseinsakte umzusetzen. 

Zur exemplarischen Entdeckung des Menschenbildes und seines 
Ichs sind die frühen Jägerkulturen indes nur in ersten 
Ansätzen vorgedrungen. Zwar gibt es bereits bei den höheren 
Jägern aus dem Paläolithikum Fruchtbarkeitsidole, welche die 
weibliche Gestalt in schwellendem Realismus zeigen. Sie sind 
jedoch, wie ich später zeigen werde, kaum als typisch 
anzusprechen für diese Kulturstufe. Vielmehr bezeichnen sie 
mit großer Wahrscheinlichkeit den Übergang von der Kultur der 
Jäger zu jener der Hirten und Pflanzer. 

Eindeutig dominieren hingegen in der Kunst der Jäger 
Tierdarstellungen und Jagdszenen (Abb. 2). Gelangt der Mensch 
dabei zur Gestaltung, so geschieht es in einer auf den Vorgang 
des Jagens ausgerichteten, funktionell-schemenhaften Form. 



4 

 

 

 

 

 

 

Abb. 2 

Bewegungsbild 
aus Ain Dua, 

Nordafrika 

 

Diese thematische Beschränktheit läßt darauf schließen, daß 
dem Menschen auf der Stufe der Jägerkulturen transzendente 
Ebenen mit menschengestaltigen Wesenheiten und Gottheiten 
verschlossen waren. Die Jägerkulturen scheinen den Umgang mit 
anthropomorphen Göttern, wie er in einzigartiger Weise später 
den minoisch-griechischen Kulturkreis prägte und die 
Voraussetzung bildete für die Entdeckung des Ich und die 
Ausbildung von persönlichem Selbstbewußtsein, nicht gekannt zu 
haben. Ethnologisch drückt sich diese Beschränkung in der 
Tatsache aus, daß sich keine der höheren Jägerkulturen zu 
einer Hochkultur fortentwickelte. Männliches Kalkül, 
Listenreichtum, technische Fertigkeit und körperliche Routine 
in Verbindung mit den Tugenden, die der Mann im Umgang mit der 
Tierwelt in sich erweckt hatte, reichten als Grundlage für 
einen kulturellen Fortschritt nicht aus. Der Keim mythischen 
Denkens blieb eine Verheißung, die sich unter den 
soziologischen Bedingungen der Jägerstufe offenbar nicht 
erfüllen konnte. 

Die Gründe dafür, daß die Daseinsform der Jäger geistig und 
kulturell in einer Sackgasse endete, sind ganz gewiß 
gesellschaftlicher Natur. Der Mann ist, biologisch und 
geistig, für den elementaren Kampf mit der Natur ungleich 
besser ausgestattet als die Frau. Seine Lebensäußerungen 
drängen nach außen; das Thema seines Daseins ist 
Weltbewältigung. Seine Fähigkeiten: Klugheit und Kalkül in 
Verbindung mit Mut und Kraft haben - besonders in Zeiten 



5 

ungesicherten äußeren Daseins - eine stark diesseitsbezogene, 
den Dingen zugewandte, horizontale Tendenz. Als der 
Beschützer, als der Hersteller von Werkzeug, als der 
Beschaffer von Kleidung und Nahrung war der Mann in der 
Menschheitsfrühe der Erhalter des Lebens. Daraus erklärt sich 
in dieser Zeit nackter Daseinssicherung die zwangsläufige 
Priorität des Mannes. So waren die Kulturen der Jäger streng 
vaterrechtlich ausgerichtet. Wir können, im Gegensatz zu 
geschichtlich späteren patriarchalischen Gesellschaftsformen, 
denen bereits andere soziologische Schichten vorausgegangen 
sind, von einem Ur- oder einem Naturpatriarchat sprechen. In 
dieser Gesellschaft lebte die Frau im Schatten männlicher 
Leistung. Täglich Gefahren für Leib und Leben ausgesetzt, von 
der Außenwelt ganz in Anspruch genommen, konnte sich weibliche 
Geistigkeit, weibliche Innerlichkeit nicht entfalten. 
Angesichts dieser Einseitigkeit war an einen 
Kulturfortschritt, der ja stets die Mitwirkung aller Teile 
voraussetzt, nicht zu denken. 

Das begann sich in der Folgezeit zu ändern. Als Jäger hatte 
der Mann seine Fähigkeiten und Werkzeuge in Jahrtausenden zu 
einer hohen Perfektion ausgebildet. Mit dieser 
intellektuellen, körperlichen und technischen Bewältigung und 
Aneignung der Jagdstufe war die Voraussetzung geschaffen für 
den Übergang von der Jagd zu Viehhaltung und Viehzucht. Dieser 
Übergang vollzog sich für den europäischen Lebensraum mit 
seinem Schwerpunkt im Neolithikum. In dieser Zeit wurde die 
sogenannte Doppelaxt in Vorderasien und im Mittelmeerraum der 
allgemein verbreitete Kultgegenstand (Abb. 3).  

 

 

 

 

 

 

Abb. 3 

Doppelaxt 

Das Ur- oder Vorbild dieses Werkzeuges befand sich nach der 
Legende im Besitz einer männlichen Gottheit, des 
Gewittergottes Labrandeus. An diesem Werkzeug entzündete sich 



6 

der schon auf der Jagdstufe entwickelte Machtwille des Mannes. 
Während seine Bedeutung als reales Handwerkszeug zurücktrat, 
gewann die Doppelaxt uneingeschränkte Geltung als 
Kultgegenstand und Sinnbild für das machtvolle, souveräne, 
horizontale Wirken des Mannes. Sie wurde das Symbol für 
männliche Herrschaft und gab als Kultgegenstand zugleich der 
Erfahrung Ausdruck, daß sich diese Herrschaft göttlicher 
Anleitung, göttlichem Vorbild verdankte. 

Diese Doppelaxt als höchster Ausdruck männlich-horizontalen 
Herrschaftswillens führt uns unmittelbar zum Stierkult. An ihm 
wird uns der Übergang von der Daseinsform der Jäger zur 
Hirtenkultur am lebendigsten deutlich. - 

Im Stier haben wir das Beispiel einer machtvollen Tiergottheit 
vor uns. In der Offenbarung des Johannes ist er eines der vier 
wissenden, geflügelten Tiere, die den Thron Gottes bewachen. 
Abd-ru-shin schildert uns diesen Urstier in umfassendem 
Schöpfungs-Zusammenhang als Idealgestalt von Mannesmut und 
Manneskraft.3 

Entsprechend dem Urbild ist der irdische Stier gleichfalls die 
höchste Verkörperung von Mut und Kraft, jedoch gleichsam in 
rohem, ungebändigtem Zustand. Für den Mann, der die auch in 
ihm schlummernden Eigenschaften Mut und Kraft in der Frühzeit 
der Menschheit betätigen und in sich erwecken sollte, war 
deshalb der irdische Stier die äußerste Herausforderung an 
sein erwachendes Selbstbewußtsein. Die Bändigung und 
Domestizierung des Stieres war identisch mit der Sublimierung 
roher Manneskraft, mit männlicher Selbstbeherrschung. Dieser 
Kampf um die Beherrschung des Stieres in dem doppelten Sinn 
gleichzeitiger Natur- und Selbstbeherrschung wurde im Zeichen 
der kraftverleihend-sieghaften Doppelaxt ausgetragen. Dabei 
erstarkten die Manneseigenschaften Mut und Kraft zu bewußten 
Tugenden und verliehen dem Mann die Fähigkeit, das höhere 
Urbild, den Himmelsstier, zu ahnen und ihn in Abbildern zu 
erschauen. Daraus entwickelte sich der Stierkult (Abb. 4). 

 

 

Abb. 4 

Kultraum in 
Catalhüyük mit 
Stieren, 
Stierköpfen und 
Stierhörnern 

 



7 

In Verbindung mit der Doppelaxt beherrschte er die religiösen 
Anschauungen der Hirtenvölker in Vorderasien und im 
Mittelmeerraum. Eine Wandmalerei aus dem 5. Jahrtausend vor 
der Zeitrechnung zeigt diesen Himmelsstier, wie er auf einer 
durch Wellenlinien angedeuteten Wolke erscheint- Sein 
allgemein verbreitetes und gebräuchliches Sinnzeichen waren 
die sogenannten Kulthörner in meist stark stilisierter 
Formgebung (Abb. 5). 

 

 

Abb. 5 

Kulthörner, Mochlos 

Diese Sublimierung roher männlicher Machttriebe blieb nicht 
ohne Folgen für die gesellschaftlichen Verhältnisse. Denn im 
Schutz von Mut und Kraft, diesen stiergleichen Qualitäten, die 
der Mann verkörperte und in sich zu stierbesiegenden, 
naturüberwindenden Kräften erweckt hatte, konnten sich erste 
Freiräume, zwar nicht schon weiblicher Innerlichkeit, doch 
aber weiblicher Selbstentfaltung bilden. 

Der Mann verkörperte als Jäger und nomadisierender Viehzüchter 
eine dynamische und horizontale Lebensform. Diese war, wenn 
wir uns die über die Erde sich hinwälzenden, von Weideplatz zu 
Weideplatz ziehenden Herden vorstellen, in höchstem Maße 
expansiv. Was nun durch die Frau ins Leben trat, war für die 
steinzeitliche Menschheit und ihre bis dahin vorwiegend 
aneignende Wirtschaftsform, neu und revolutionierend. Damals 
mag der Frau aufgegangen sein, daß ein Samenkorn, zuerst durch 
Zufall, dann von ihren Händen mit Vorsatz ins Erdreich 
gesenkt, als Pflanze aufging, dem Licht entgegenstrebte, um 
schließlich hundertfach Frucht zu tragen. In diesem Samenkorn 
und seiner Fruchtbarkeit erkannte die Frau ihr vegetatives, 
wesenhaftes Vorbild. An ihm entzündete sich der schlummernde 
Wesenskern der Frau. Stand schon der Vorgang, wie der Same in 
die Erde getan wird, als ein vertikaler gegen die horizontale 
Daseinsform der Jäger und Hirten, so hatte er noch eine 
weitere ungewohnte Folge: Die reiche Ernte dieser vegetativen 
Fruchtbarkeit war nur einzubringen und dem Menschen nutzbar zu 
machen in intensiver Bewirtschaftung bei ortsgebunden-
bodenständiger Lebensweise. Diese setzte voraus, daß die Frau 
die Grundzüge ihres Wesens: das Festhalten an der Scholle, das 
Bewahren, Hegen und Pflegen, in sich kultivierte. Die 
Anstrengungen zur Betätigung und Verwirklichung dieser 



8 

Wesensanlagen brachten die Frau damals in Verbindung mit 
gleichartigem weiblichen Wirken in transzendenten Ebenen der 
Schöpfung. Im Gegensatz zu Jägern und Hirten mit ihrem inneren 
Bezug zur Tiergottheit, geriet die Frau dabei unter den 
hilfreichen Einfluß menschengestaltiger, weiblicher 
Gottheiten. Astarte, Ischtar, Isis, denen die kultische 
Verehrung aller ackerbautreibenden Völker in der 
Menschheitsfrühe galt, wurden als Vegetations- und 
Fruchtbarkeitsgottheiten zum Vorbild für weibliches Wirken. 
Irdische und himmlische Fruchtbarkeit - beide Pole berührten 
sich in der Frau. Dieses Spannungsfeld war das Kraftpotential, 
das die Frau entzündete und befähigte, ihre Lebensform, die 
des Landbaues, des Ackerbauern, gegen die ganz anders 
gearteten horizontal-männlichen Tendenzen durchzusetzen. Aus 
ihrer wachsenden Fähigkeit, das unscheinbare Samenkorn zu 
hegen und zu pflegen, bildete sich eine zweite, weiblich 
bestimmte Kulturkomponente mit vertikalem Grundcharakter: 
statisch, bodenständig, erdverbunden. Darin erwies sich die 
Überlegenheit und Anziehungskraft des Ackerbaues, dieser 
vertikalen, weiblich bestimmten Daseinsform, daß sie die 
männliche Ungebundenheit, daß sie das schweifende, horizontal 
geordnete Leben der Jäger und Hirten in ihren Bann zog und 
ihrer aufstrebenden Kultur dienstbar machte. Denn aus der 
Kultivierung des Bodens, mit der Möglichkeit der 
Vorratswirtschaft, entwickelten sich erstmals in der 
überschaubaren Geschichte der Menschheit größere Gemeinwesen; 
handwerkliche Spezialisierung setzte ein, und das Leben gewann 
eine urbane Dimension. Während sich die Begriffe Heim und 
Heimat mit erstem keimenden Leben erfüllten, eröffnete sich 
das weite Feld weiblichen Wirkens. 

Auf der Stufe der Jäger hing das Wohl der Horde oder Sippe von 
der Geschicklichkeit weniger Einzelner ab. Die 
Arbeitssituation des Ackerbauern war eine ganz andere. Die 
erfolgreiche Kultivierung des Bodens war nicht so sehr von der 
Qualität als von der Quantität der Arbeit abhängig. Unter 
steinzeitlichen Arbeitsbedingungen entschied in erster Linie 
die Zahl der arbeitenden Hände über die Fruchtbarkeit des 
Ackers. Die Zeugungskraft der vegetativen Natur zu beherrschen 
und sie dem Menschen dienstbar zu machen, setzte voraus, daß 
der Mensch lernte, die eigene Fruchtbarkeit: Zeugung, Geburt 
und Tod zu kultivieren. Die Erhaltung des menschlichen Lebens, 
das Bewahren, Hegen und Pflegen, wie die Frau es praktizierte 
und in ihrer stilleren, erdverbundenen Art verkörperte, gewann 
vorrangige Bedeutung. Die Familie, die Sippe - überhaupt das 
gesetzlich geregelte Zusammenleben im Gemeinwesen, rückte ins 
Zentrum des Interesses. Folgerichtig wurde die Fruchtbarkeit, 
die in der Frau als Gebärerin und Bewahrerin des Lebens ihren 



9 

höchsten Ausdruck besaß, das neue Wunschbild dieser 
Gesellschaft. 

Künstlerisch fand dieser Fortschritt seinen Niederschlag in 
Idolen, welche die Frau in der Pose als Sexualwesen und 
Gebärerin zeigen. Waren die Bilder der Jäger ganz bewegt und 
betonten sie das horizontale Geschehen, so gehen im Gegensatz 
dazu die Skulpturen der Mütter in Ruhe über. Dabei sind zwei 
Gestaltungstypen zu unterscheiden: Der erste ist uns in Form 
von Ton- und Steinstatuetten bereits aus der Kunst der höheren 
Jägerkulturen aus dem Paläolithikum überliefert. Die Venus von 
Willendorf ist das wohl bekannteste Beispiel (Abb. 6). Diese 
Figuren gehören zum sogenannten Bewegungstypus. Ihre 
Geschlechtsmerkmale sind in einem ins symbolhafte 
übersteigerten Naturalismus gestaltet, ein eindeutiger Hinweis 
darauf, daß es sich um Mutter und Fruchtbarkeitsidole 
handelt.-  

 

 

 

Abb. 6 

Venus von Willendorf. 

Statuette aus Kalkstein mit 
Rötelbemalung.  

Willendorf, Wachau, Niederösterreich.  

Paläolithikum. 

Höhe 10,5 cm. 

Diese Kleinkunst aus dem Paläolithikum bildet stilistisch eine 
gemeinsame Gruppe mit Statuetten vom gleichen Bewegungstypus, 
die in neolithischen Schichten gehoben wurden (Abb. 7, 8). Wir 
dürfen annehmen, daß sie in beiden Fällen von höheren Jägern 
stammen, die vor einer ansatzweisen Hinwendung zur Lebensform 
des Hirten und Pflanzers standen, wodurch Frau und 
Fruchtbarkeit betonte Gegenstände der Reflexion wurden. 



10 

 

Abb. 7, 8 

Statuetten vom Bewegungstypus 
aus dem Neolithikum 

 

Gruppe aus Hacilar  
(hieros gamos) 

 

 

 

 

Statuette aus Malta 

 

Bewegungselement und Naturalismus, zwei Gestaltungskriterien, 
die aus der dynamischen Felsbildkunst der Jäger in diese frühe 
Idolplastik hineinwirken, weisen darauf hin, daß wir es hier 
mit der Kunstäußerung einer Übergangsstufe von der horizontal-
männlichen zur vertikal-weiblichen Daseinsform zu tun haben. 
Im Falle der paläolithischen Idolkunst hat vermutlich die 
Eiszeit eine sich anbahnende Entwicklung zu Seßhaftigkeit und 
weiblich betonter Daseinsform unterbrochen, die dann im 
Mesolithikum und Neolithikum in breiter Fülle auf der ganzen 
Erde zum Durchbruch kam. Hier folgen dem Übergangstypus 
unmittelbar jene bekannten, streng statischen Statuetten und 
Bilder, die dem ruhenden Idoltypus angehören (Abb. 9 - 15). 
Diese erfassen den Mittelpunktcharakter der Frau mit 
abschließender Eindeutigkeit und Abstraktion. In ihnen ist die 
Idee der Fruchtbarkeit zum kultischen Symbol gestaltet. Sie 
sind "mit ihrer Betonung des Un- und Überpersönlichen Urtypen 
des weiblichen Elementarcharakters."4 

 

Abb. 9 

Fruchtbarkeitsgöttin auf 
Gefäßwandungen im Orient 

 



11 

 

 

Abb. 10 

Fruchtbarkeitsgöttin 
auf Gefäßwandungen im 
Donauland 

 

 

 

Abb. 11 

Teil Halaf, 
Mesopotamien 

Ton, bemalt. 

Höhe 8 cm 

 

 

 

 

 

 

Abb. 12 

Antropo-
morphes 
Gefäß.  

Ton. 

Rumänien 

ca.2000 
v.C. 

 

 

 

 

Abb. 13 

Idol aus 
Stein. 

Mesopotamien 

Höhe 6,9 

  

 

 

Abb. 14 

Statuette  
aus Stein. 

Kykladen. 

Höhe 9 cm 

 



12 

 

 

 

Abb. 15 

Tonidol.  

Höhe 9,3 cm. 

Kretisches Neolithikum 

 

In dieser wesenhaft-vegetativen Phase weiblicher 
Selbstentfaltung blieb die Entwicklung der Frau nahezu auf der 
ganzen Erde befangen. Das hatte verschiedene Gründe. Sie 
können hier nur angedeutet werden: Die Kulturstufe der Jäger 
und Hirten verlor durch das Hervortreten des Ackerbaues ihre 
singuläre Bedeutung. Die Verlagerung des Kulturschwerpunktes 
von der Jagd zum Ackerbau vollzog sich, wenn auch mit zeitlich 
starker Ausfächerung, überall auf der Erde. Allerdings geschah 
es keineswegs allerorts mit gleicher Intensität und 
Eindeutigkeit. Häufig hatte der Mann sein stierbesiegendes 
Selbstbewußtsein nicht voll und rein entwickelt; sein 
übersteigertes oder noch labiles Seinsbewußtsein sah im 
Erwachen der Frau statt der notwendigen Wesensergänzung eine 
unerwünschte Machtkonkurrenz. 

In anderen Fällen mißbrauchte die Frau ihre neue 
Mittelpunktstellung zu egoistischer Machtentfaltung. Das 
führte zu den bekannten, zum Teil Jahrtausende währenden 
Dämmerstufen der Mutterreiche. Beide Fehlhaltungen lösten 
Spannungen, Rivalitäten und Machtkämpfe aus und hinderten 
sowohl die Frau als auch den Mann an der Erfüllung ihrer 
schöpfungsgemäßen Bestimmung; sie störten den notwendigen 
Ausgleich und die mögliche Harmonie der in ihrer 
Verschiedenartigkeit zur Ergänzung berufenen Daseinsformen und 
hatten eine mehr oder minder tiefgreifende Dämonisierung der 
Partner zur Folge. In dieser Auseinandersetzung blieb die 
Frau, gerade auch in der machtmäßigen Pervertierung ihrer 
Eigenschaften, Mittelpunkt des Fühlens, Denkens und 



13 

Gestaltens. Neben Mythen und Märchen beweisen dies vor allem 
die Fruchtbarkeits- und Weiblichkeits-Idole, die, wie Erich 
Neumann es nennt, das Weibliche in seinen "furchtbaren" oder 
"verschlingenden" Aspekten zeigen (Abb. 16). 

 

 

 

Abb. 16 

Figuren der Großen 
Mutter.  

Ton.  

Nordbelutschistan.  

Ca. 3000 v. Chr. 

 

Wenn irgendwo auf der Erde eine Entwicklung stattgefunden hat, 
wo sich die Rivalität der beiden Daseinsformen Hirte - Bauer, 
Mann - Frau in Grenzen hielt, dann war dies im Mittelmeerraum. 
Hier war der Kult mit den Symbolen Kulthorn und Doppelaxt am 
lebendigsten entwickelt - ein Zeichen dafür, daß der Mann die 
auf seiner Kulturstufe erweckbaren Eigenschaften Mut und Kraft 
voll in sich zur Entfaltung gebracht und seine ungebärdige 
Naturkraft kultiviert hatte. Von diesem Mannestum wurde eine 
zu sich selbst erwachende Frau nicht mehr als Konkurrenz 
empfunden und abgewehrt, sondern als ein neues, gerade jetzt 
für den Mann und seine weitere Entwicklung nötiges Ereignis im 
Prozeß menschlicher Selbstwerdung angenommen und gefeiert. Mut 
und Kraft, diese stierbesiegenden, naturbeherrschenden 
Eigenschaften des Mannes, boten der Frau einen gesicherten 
Lebenskreis. In ihm konnte sie Wurzeln schlagen, ihn konnte 
sie mit ihrer Wesensart durchdringen, kultivieren und als Heim 
und Heimat sich selbst anverwandeln. Und hier, gestützt von 
freiwilligem Ergänzungsstreben des Mannes, zeigte sich, daß es 
nicht die höchste und äußerste Bestimmung der Frau ist, 
Sexualwesen, Gebärerin, Mutter zu sein. Hier überwand die Frau 
ihre Rolle als Verkörperung wesenhafter Fruchtbarkeit. Mit 
ihrem verfeinerten sinnlich-übersinnlichen 
Wahrnehmungsvermögen drang sie, anders als der Mann es 
vermochte, in transzendentes Lichtgeschehen ein. Bei dieser 
sinnlich-übersinnlichen Kommunikation muß die Frau in ihrem 
Sein eine so mächtige Steigerung erfahren haben, daß sich an 
ihr der Gestaltungswille des Mannes entzündete und erstmals in 



14 

der Geschichte der Menschheit ein priesterlich ausgerichtetes 
Menschenbild formte. 

Tatsächlich zeigen die Plastiken, die wir aus der 
spätneolithischen und aus der Frühbronzezeit besitzen, ein 
verändertes Bild der Frau (Abb. 17 - 20). Sie wird jetzt nicht 
mehr als bloßer Geschlechtspartner gesehen, in dem und durch 
den hindurch der Mann die Fruchtbarkeit und den Reichtum 
seiner Gesellschaft reflektiert.  

 

 

Abb. 17 

Statuette 
aus Stein. 

Sardinien.  

Höhe 22 cm 

  

 

 

Abb. 18 

Statuette  
aus Stein. 

Griechenland
, Kykladen. 

Höhe 22,5 cm 

 

 

 

Abb. 19 

Statuette aus 
Stein. 

Thera,  
Insel Santorin. 

Höhe 16 cm 

  

 

 

Abb. 18 

Statuette  
aus Stein. 

Griechenland
, Kykladen. 

Höhe 22,5 cm 

Die Bildwerke, die im gesamten Mittelmeerraum des 2. und 3. 
Jahrtausends vor Christus verbreitet waren, zeigen vielmehr 
eine Frau von aufrechter Haltung; die Geschlechtsmerkmale 



15 

treten eindeutig zurück und die Kopfpartie, bisher rudimentär 
ausgebildet, gewinnt vorrangige Bedeutung. Die Gestalten 
befinden sich ganz in Ruhe, wie im Bann eines fremden, 
irdischen Augen unsichtbaren Partners. Das Haupt mit seiner 
hohen Stirnpartie ist eindeutig lichtgerichtet. All dies 
deutet auf eine Frau mit mentalen, visionären Fähigkeiten, auf 
eine Frau als Seherin und Priesterin. - 

Was sich zwischen dieser Frau und ihrem transzendenten Partner 
ereignete, blieb der damaligen Gesellschaft und dem 
gestaltenden Mann ein Geheimnis. Als solches entzog es sich 
künstlerischer Gestaltung. Aus diesem Grunde ist uns im 
Bildwerk überliefert, was von diesem numinosen Geschehen für 
den Gestalter erfaßbar war: Die Frau in ihrer visionären 
priesterlichen Pose, wobei der Fruchtbarkeits-Aspekt in 
abstrakter Formgebung stets eine mitwirkende, aber doch stark 
zurücktretende Rolle spielt. 

Mit dieser Entwicklung trat der vertikale Grundzug weiblichen 
Wesens voll in Erscheinung. Erstmals in der Geschichte hatten 
damals Mann und Frau die ersten Keime ihrer polaren 
Wesensanlagen entfaltet und traten einander als ergänzende 
Partner gegenüber. 

Das Bewußtsein von dem harmonischen Ausgleich dieses mann-
weiblichen Wirkens muß in der mittelmeerischen Welt des 5. bis 
3. Jahrtausends v. Chr. bereits stark lebendig gewesen sein: 
Von diesem Bewußtsein machtvoll bewegt, haben Künstler dieses 
Kulturraumes das Erleben dieser harmoniestiftenden Polarität 
in den einander ergänzenden Grundwesenszügen von Mann und Frau 
gleichnishaft in Stein geschlagen (Abb. 21, 22):  

 

 

Abb. 21 

Statuette  
aus Steatit  

Zypern. 

Frühes 
3.Jhdt.v.Chr  

Höhe 11 cm 

  

Abb. 22 

Kreuzförmiges 
Idol aus 
Steatit. 
Senkrecht 
eine 
weibliche  
und waagrecht 
vermutlich 
eine 
männliche 
Figur 
darstellend 

Zypern. 
Frühes  
3.Jhdt v.Chr.  



16 

Höhe 9,3 cm 

Vertikal, mit lichtgerichteter Gesichtspartie zeigt sich uns 
auf ihren Statuetten die Frau; ihre ausgestreckten Arme, das 
horizontale Wirken versinnbildlichend, gewinnen menschliche 
Gestalt, werden zum ergänzenden, horizontal wirkenden Mann. 
Hier ist der Mann das tätige, ausführende Organ weiblicher 
Geistigkeit. In diesem zum Kreuz geordneten doppelten 
Menschenbild ist das Gesetz mann-weiblichen Wirkens in der 
Schöpfung Form geworden. 

In Anfängen erfüllte sich, was Abd-ru-shin als die 
gottgewollte Stellung der Geschlechter bezeichnet: "Der Mann 
steht in der Schöpfung mit der Front nach außen, um zu 
kämpfen, das Weib jedoch hält, ihm den Rücken deckend, die 
Verbindung mit dem Licht und bildet so den Kern, die 
Kraftzufuhr und Stärkung."5 

Von hier war es für den ahnungsvollen Künstler nur noch ein 
Schritt bis zu der Erkenntnis, daß die gleich starke 
Ausbildung beider Daseinskomponenten, der horizontalen und der 
vertikalen, das Grundgesetz allen harmonisch-dynamischen 
Wirkens in der Schöpfung ist. Wir wissen heute, sowohl aus 
offenbarten6 als auch aus empirischen7 Quellen, daß auf dem 
gleichschenkligen Kreuz die Schöpfung aufgebaut ist. Damals 
wurde dieses Schöpfungsprinzip aus dem verschiedenartigen 
Wirken von Mann und Frau, das sich im Kreuz zur ergänzenden 
und kulturstiftenden Einheit verband, erfühlt, erlebt und als 
die Verheißung einer geistgewirkten Menschheitszukunft 
gestaltet (Abb. 23 - 25). 

 

Abb. 23 

Doppelaxt und 
gleichschenklige Kreuze 
auf kultischen 
Wandmalereien zu 
Catalhüyük. 

5.Jhdt.v.Chr. 

 



17 

 

 

Abb. 24 

Pfanne mit Ritzmustern.  

Kykladen.  

Ca. 2300 v.Chr. 

 

 

 

 

Abb. 25 

"micrograph",  
Platinspitze in 
700.000-facher 
Vergrößerung bei 
gleichzeitiger Abkühlung 
bis nahe an den absoluten 
Nullpunkt  
(-459,69° F). 

Prof.Dr. E. W. Müller, 
Pennsylvania University, 
USA 

 

Träger dieser mann-weiblichen Gesittung aus dem östlichen 
Mittelmeerraum wurden zu Beginn des 3. Jahrtausends v. Chr. zu 
Begründern der minoischen Kultur auf Kreta. Die Sage von Zeus 
und Europe gibt uns darüber lebendigen Bericht: An der Küste 
Phöniziens verwandelt sich Zeus, Urtypus des Herrschers, in 
einen zahmen Stier. In dieser Gestalt nähert er sich Europe, 
der Tochter des Königs Agenor. Der zahme Stier 
versinnbildlicht ein gesittetes Mannestum, das die Frau nicht 
mehr kraft seiner rohen Macht und Gewalt sich unterwirft, 
sondern Liebe in der Frau zu erwecken sucht. Dieser Mann, eine 
gebändigte Verkörperung der Stierqualitäten Mut und Kraft, 
gewinnt die Zuneigung der Prinzessin, die sich von ihm übers 
Meer nach Kreta entführen läßt. Es war ein erster Akt der 
Liebe und Zuneigung, nicht ein von roher Natur diktierter Akt 



18 

der Notwendigkeit, auch nicht einer der Sippen- oder Horden-
Politik, der die minoische Hochkultur begründete. 

Die Eigentümlichkeit, wie sich dort die geistigen 
Errungenschaften aus der Vorzeit - Doppelaxt, Stierkult, 
weibliche Priesterschaft - fortentwickelten, bestätigt 
rückwirkend die soeben geschilderten Zusammenhänge. Einige 
dieser Entwicklungen mögen deshalb, ohne einer späteren 
eingehenden Beschäftigung mit dem Minoikum vorzugreifen, 
abschließend vermerkt sein. 

Da ist zunächst das Phänomen weiblicher Priesterschaft. Die 
Statuetten aus dem Neolithikum zeigen uns eine Frau in 
priesterlicher Haltung. Der Inhalt ihres visionären Erlebens 
war offenbar dem Künstler dieser Zeit ein Geheimnis. Als 
solches blieb es ungestaltet. Das änderte sich im Minoikum. 
Dort waren die Inhalte der Epiphanien nicht nur der 
empfangenden Frau, sondern der ganzen minoischen Gesellschaft 
bekannt. Folglich konnte hier das offenbare Geheimnis in 
seinem szenischen, kommunikativen Gesamtzusammenhang 
Gegenstand künstlerischer Gestaltung werden. Folgerichtig 
gehen die starren, vertikal gerichteten Idole aus dem 
Neolithikum in der minoischen Kunst wieder in Bewegung über. 
So zeigt uns insbesondere die minoische Siegelkunst 
regelrechte Epiphanieszenen, z.B. mit tänzerisch bewegten, 
adorierenden Priesterinnen, in deren Mitte eine Gottheit 
niederschwebt (Abb. 26). 

 

 

Abb. 26 

Goldener Siegelring. 
Kulttanz von Frauen und 
Göttererscheinung. 

Isopata.  

Um 1500 v. Chr. 

Durchmesser 2,6 cm 

Auch mit der Doppelaxt vollzog sich im Minoikum eine Wandlung. 
Als Symbol männlich horizontalen Wirkens ging sie aus den 
Händen des Gottes in die Hände von Priesterinnen und 
weiblichen Gottheiten über (Abb. 27). 



19 

 

 

Abb. 27 

Frau, Doppeläxte 
emporhaltend. 

Gußform.  

Kreta, Palaikastro 

 

Es war das äußere Zeichen dafür, daß der Mann sich und die 
Errungenschaften seines stierbesiegenden Kampfes in den Dienst 
einer priesterlichen Weiblichkeit gestellt hatte; daß die 
männlich-horizontale Lebensform sich der vertikalen Lebensform 
der Frau anvertraut und ihre geistige Führungsrolle anerkannt 
hatte. Die Frage drängt sich dabei auf, ob in diesem Übergang 
der Doppelaxt aus männlichen in weibliche Hände bereits erste 
Keime subjektiver weiblicher Machtanmaßung liegen. 

Ähnlich zwiespältig ist die Tatsache zu beurteilen, daß im 
Minoikum statt des früher gebräuchlichen Fruchtbarkeitszweiges 
die Doppelaxt zwischen den Kulthörnern aufgepflanzt wurde 
(Abb. 28, 29).   

 

 

Abb. 28 

Bronze-
täfelchen. 

Psychro 

 

 

 

 

Abb. 29 

Stierschädel 
(Kulthörner) 
mit 
Doppelaxt. 

Flachzylinde
r aus Achat.  

Knossos 

Dies bedeutete, daß der Mann im Zeichen der Doppelaxt sein 
horizontales Wirken voll entfaltet und seine stiergleichen 
Wesensanlagen Mut und Kraft zu stierbesiegenden Tugenden 
ausgebildet hatte. Damit es jedoch zu dieser Verbindung von 
Kulthorn und Doppelaxt kommen konnte, mußte der Himmelsstier 



20 

in seiner alles überragenden Bedeutung im Bewußtsein des 
minoischen Menschen eine Profanisierung erfahren haben. 

Nach meiner bisherigen Beschäftigung mit dem minoisch-
mykenischen Kulturkreis neige ich zu der Annahme, daß wir es 
sowohl bei der Doppelaxt in weiblicher Hand als auch bei der 
Verbindung von Doppelaxt und Kulthörnern mit der Kult- und 
Kunstäußerung des minoischen Niederganges zu tun haben. Eine 
Klärung dieser Fragen muß jedoch in einem größeren kultur- und 
geistesgeschichtlichen Zusammenhang gesucht werden. 

 

Anmerkungen 

 

Abkürzungen häufig gebrauchter Literatur-Hinweise: 

GB  -  Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft 
dreibändige Ausgabe, 1961 

 

 

1 GB, Bd. III, S. 199 ff., 419 ff. 
2 Hans Georg Bandi u.a., Die Steinzeit, Baden-Baden 1964 
3 GB, Bd. III, S. 419 ff. 
4 Erich Neumann, Die große Mutter, Zürich 1956 
5 GB, Bd. III, S. 48 ff., S. 177 ff. - Physiologisch und 

psychologisch verkörpert das Weibliche als das 
Empfangende, Austragende und Gebärende die horizontale, 
das Männliche als das Zeugende die vertikale Komponente im 
Zusammenwirken der Geschlechter. Mit besonderer Betonung 
der geistigen Inhalte dieses Zusammenwirkens bezeichnet 
die Gralsbotschaft die horizontal-weibliche 
Grundverfassung auch als "passiv" oder "negativ", die 
vertikal-männliche als "aktiv" oder "positiv". Diese 
Definitionen stehen in einem äußerlichen Widerspruch zu 
den vorliegenden Texten, in denen ich zu zeigen versuche, 
wie die Frau infolge ihres geistigen Erwachens 
herauswächst aus ihrer Rolle als Gebärerin und Mutter, 
sich aufrichtet und dem gestaltenden Manne sich darstellt 
als eine zwischen Himmel und Erde vermittelnde 
Lebensmacht, als deren weltgerichtet-handelnder 
Vollstrecker dieser Mann sich in der Folge selbst erlebt 
und erkennt - Texte also, die an Kunstzeugnissen und 
Lebensvorgängen männliches Wirken als horizontal, 
weibliches als vertikal ausgerichtet anschaulich machen. 
Dieser Widerspruch löst sich auf, wenn bedacht wird, daß 



21 

im ersten Falle innere Verfassungen, psychische Ursachen 
definiert sind, während mein Text äußere Wirkungen dieser 
Ursachen, Formen ihres empirischen In-Erscheinung-Tretens 
beschreibt. - In späteren Untersuchungen, die nicht in der 
Beschreibung von Wirkungen sich erschöpfen, sondern 
Ursache und Wirkung gleichzeitig zum Gegenstand der 
Betrachtung machen, hoffe ich darlegen zu können, daß 
zwischen Phänomen-Grund und Phänomen-Wirkung kein 
Widerspruch besteht. Das hier Angemerkte gilt auch für den 
[nachfolgenden] kleinen Aufsatz Der positive 
Spannungsverlauf im Prozeß mann-weiblichen Bewußtwerdens. 

6 GB 
7 Erwin W. Müller, Einzelne Atome jetzt sichtbar - das 

Feldionenmikroskop an der Grenze mikroskopischer 
Auflösung, Umschau 1957, Heft 19 

 


