DIE ENTFALTUNG DER MANN-WEIBLICHEN
WESENSPOLARITAT IN DER VOR- UND FRUHGESCHICHTE
DES ABENDLANDES

Bei dem Versuch, uns das Leben unserer steinzeitlichen
Vorfahren zu vergegenwartigen, stolen wir in der
Menschheitsfriithe zuerst auf Wildbeuter und Sammler. Aus dieser
primitiven Wirtschaftsstufe entwickelten sich die
Jagerkulturen, die uns durch Fels- und Hohlenmalereien von
magischer Eindruckskraft bekannt geworden sind. Diese
Jagerkulturen bilden, wenn auch mit zeitlich sehr
verschiedenen Schwerpunkten, lber die ganze Erde hin die
Grundlage fir jede hohere Kulturentwicklung. Sehen wir ab von
den Kunstzeugnissen aus der Eiszeit, die uns hohe
Jagerkulturen, insbesondere in Nordwestspanien und
Sidwestfrankreich, hinterlassen haben, so liegt der
Schwerpunkt der Jagerkulturen in Europa einschlieBlich des
Mittelmeerraumes im Mesolithikum und reicht hinein bis ins
Neolithikum, liegt also grob datiert zwischen dem 6. und 3.
Jahrtausend vor Christi Geburt.

Die Bewegungsbilder dieser Zeit legen Zeugnis davon ab, daB
die Selbstbehauptung im Kampf mit der Natur das BewuBtsein des
damaligen Menschen erfillte (Abb. 1).

Abb. 1

Kopf- und
Brustpartie eines
Stieres.

Lascaux, grolRer
Saal.

Aurinaco-
Perigordien.

Fir den Jager hing der Bestand menschlichen Daseins von der
Scharfe seiner Naturbeobachtung, von der Starke und
Gewandtheit seines Korpers und von der Treffsicherheit seines
Bogens ab. Sein Kampf ums Dasein fand seinen HoOhepunkt in der
Auseinandersetzung mit der Tierwelt. In diesem Kampf waren



nicht nur Kleidung und Nahrung, sondern insgesamt die
Sicherung des menschlichen Lebensraumes immer neu zu erringen.

Seinen kinstlerischen, richtiger zu sagen: seinen religids-
kinstlerischen Niederschlag fand dieser Kampf in
Bewegungsbildern, die eine Auffassung des Lebendigen
widerspiegeln, deren Spontaneitat und Frische wir nur
bewundern koénnen. Die Forschung neigte und neigt dazu, den
Jagerkulturen ein mythisches Seinsverstandnis, also das
BewuRtsein vom Dualismus zwischen Diesseits und Jenseits,
zwischen Korper und Seele abzusprechen. Die Bilder werden rein
diesseitig, als magische Wunschbilder verstanden. Ohne Zweifel
drangt sich bei dem Versuch einer Deutung dieser Bildwerke der
Gedanke auf: Hier soll mit der magischen Kraft des Bildes die
Beute gefesselt, erjagt, oder der durch die Jagd dezimierte
Wildbestand im Sinne eines Fruchtbarkeitszaubers wieder
aufgefrischt werden.

Gegen diese zweckbestimmte Deutung erheben sich heute
vereinzelte Stimmen. So hat Eric Holm an Bildern aus Siddafrika
den Nachweis gefihrt, daB bereits bei den hdheren
Jagerkulturen ein mythisches Seinsverstandnis ausgebildet war,
und daB sich durch die Bilder ihrer Felskunst ein
transzendenter Grundgehalt zieht. Die vielen Beispiele, an
denen Eric Holm seine These interpretiert, geben uns die
GewiBheit, daR diese frihen Menschen, deren Sinne im Kampfe
mit der Umwelt aufs feinste gescharft waren, nicht nur an
grobstoffliche Erscheinungsformen gebunden waren, sondern die
Elementarkrafte wahrnehmen konnten, die hinter den auBeren
Dingen wirksam sind. Die Tatsache, daB sich aus dem Tier, das
als Jagdbeute in den Handen des Jagers bleibt, ein
unverletzliches Wesen von feinerer stofflicher Beschaffenheit
16st, um sich mit den Kraften des Kosmos wieder zu verbinden
oder in eine der menschlichen Anschauung entzogene Urheimat
zurliickzukehren, fihrte bereits diese Menschen vor die
metaphysische Problematik irdischen Seins und bewirkte in
Ansatzen die Ausbildung eines mythischen Weltbildes.

Tatsachlich hatte der Kampf, der in der Vorzeit zwischen
Mensch und Natur zum Austrag kam, nur vordergrindig den
praktischen und diesseitigen Aspekt der Daseinssicherung und
der biologischen Arterhaltung. Die Ubergange vom menschlichen
Sein zur Tierseele waren damals noch flieBend. Jedes Tier
verkdrperte Eigenschaften, die auch im Menschen als Teile oder
Aspekte seiner gesamten Wesensanlage enthalten und wirksam
waren. Um das Tier zu jagen und schlieBlich zu beherrschen,
mulRte der Mensch die von diesem verkdorperten und gelebten
Eigenschaften, z.B. Mut, Kraft, Angriffslust, Wachsamkeit,
Schlauheit usw. in sich selbst verstarkt betatigen. Dabei

2



reiften unter dem Druck des Geistes diese Anlagen und
Eigenschaften und wurden dem Menschen bewult. Bei diesem
inneren ProzeB des Erwachens und Reifens begann der Mensch
hinter der Ordnung der ihm vertrauten Tierwelt eine
transzendente Hierarchie von Ur- oder Himmelstieren zu ahnen.
Diese Himmelstiere verkOrpern die in der irdischen Tierwelt
roh wirksamen Eigenschaften in veredelter Form als reinste
Tugenden und wirken auf die Entwicklung des Menschen und
seiner gleichgearteten Anlagen als machtige, erweckende
Magnete ein.! Im verstdrkten Betdtigen dieser Anlagen, das der
Alltag der Jager erzwang, wuchs diese Ahnung von den Urbildern
bis zur visiondren Fahigkeit, in besonderen Augenblicken ihre
jenseitigen Abbilder zu erschauen. Unter dieser inneren
Spannung zwischen irdischer und himmlischer Erfahrung reiften
die Anlagen des Menschen zu bewuBten Tugenden; zugleich
drangte diese Spannung, ihre BewuRtseinsinhalte im Bild zu
gestalten.

Folgerichtig kommt deshalb im Bilderkosmos der hoheren
Jagerkulturen eine - wie Eric Holm sagt - transzendente
Seelenlehre zum Ausdruck. "Die Bilder der Tiere (stellen)
Verewigungen, Apotheosen dar und ricken gleichsam als ewige
Sterne ans Firmament." "Wie bei allen Altkulturen, bei denen
diese Tierbildgottheiten weiterlebten, haben wir es mit
Gotterbildern zu tun, und man war der Gottnatur durchaus nicht
weniger nah, da man sie im gdttlichen Tier begriff."?

So begegnen wir bereits auf der frihen Stufe der Jager einem
Grundzug menschlichen Existierens, der wie ein roter Faden
alle spateren Stufen menschlicher Gesittung miteinander
verbindet: Im geistigen Spannungsfeld zwischen zwei Welten,
einer irdischen und einer himmlischen, steht der Mensch als
Grenzganger mit der Berufung, diese geistige Spannung in sich
zu kultivieren, d.h. sie in BewuBtseinsakte umzusetzen.

Zur exemplarischen Entdeckung des Menschenbildes und seines
Ichs sind die frihen Jagerkulturen indes nur in ersten
Ansatzen vorgedrungen. Zwar gibt es bereits bei den hoheren
Jagern aus dem Palaolithikum Fruchtbarkeitsidole, welche die
weibliche Gestalt in schwellendem Realismus zeigen. Sie sind
jedoch, wie ich spater zeigen werde, kaum als typisch
anzusprechen flir diese Kulturstufe. Vielmehr bezeichnen sie
mit groBer Wahrscheinlichkeit den Ubergang von der Kultur der
Jager zu jener der Hirten und Pflanzer.

FEindeutig dominieren hingegen in der Kunst der Jager
Tierdarstellungen und Jagdszenen (Abb. 2). Gelangt der Mensch
dabei zur Gestaltung, so geschieht es in einer auf den Vorgang
des Jagens ausgerichteten, funktionell-schemenhaften Form.



Abb. 2

Bewegungsbild
aus Ain Dua,

Nordafrika

Diese thematische Beschranktheit 1aRt darauf schlieRen, daB
dem Menschen auf der Stufe der Jagerkulturen transzendente
Ebenen mit menschengestaltigen Wesenheiten und Gottheiten
verschlossen waren. Die Jagerkulturen scheinen den Umgang mit
anthropomorphen Gottern, wie er in einzigartiger Weise spater
den minoisch-griechischen Kulturkreis pragte und die
Voraussetzung bildete fiur die Entdeckung des Ich und die
Ausbildung von persdnlichem SelbstbewulRtsein, nicht gekannt zu
haben. Ethnologisch drickt sich diese Beschrankung in der
Tatsache aus, daB sich keine der hdheren Jagerkulturen zu
einer Hochkultur fortentwickelte. Mannliches Kalkil,
Listenreichtum, technische Fertigkeit und korperliche Routine
in Verbindung mit den Tugenden, die der Mann im Umgang mit der
Tierwelt in sich erweckt hatte, reichten als Grundlage fir
einen kulturellen Fortschritt nicht aus. Der Keim mythischen
Denkens blieb eine VerheiBung, die sich unter den
soziologischen Bedingungen der Jagerstufe offenbar nicht
erfullen konnte.

Die Grinde daflir, daB die Daseinsform der Jager geistig und
kulturell in einer Sackgasse endete, sind ganz gewilR
gesellschaftlicher Natur. Der Mann ist, biologisch und
geistig, fur den elementaren Kampf mit der Natur ungleich
besser ausgestattet als die Frau. Seine Lebensaulerungen
drangen nach auRen; das Thema seines Daseins ist
Weltbewaltigung. Seine Fahigkeiten: Klugheit und Kalkil in
Verbindung mit Mut und Kraft haben - besonders in Zeiten

4



ungesicherten duBeren Daseins - eine stark diesseitsbezogene,
den Dingen zugewandte, horizontale Tendenz. Als der
Beschitzer, als der Hersteller von Werkzeug, als der
Beschaffer von Kleidung und Nahrung war der Mann in der
Menschheitsfrithe der Erhalter des Lebens. Daraus erklart sich
in dieser Zeit nackter Daseinssicherung die zwangslaufige
Prioritat des Mannes. So waren die Kulturen der Jager streng
vaterrechtlich ausgerichtet. Wir kdénnen, im Gegensatz zu
geschichtlich spateren patriarchalischen Gesellschaftsformen,
denen bereits andere soziologische Schichten vorausgegangen
sind, wvon einem Ur- oder einem Naturpatriarchat sprechen. In
dieser Gesellschaft lebte die Frau im Schatten mannlicher
Leistung. Taglich Gefahren fir Leib und Leben ausgesetzt, von
der AuBenwelt ganz in Anspruch genommen, konnte sich weibliche
Geistigkeit, weibliche Innerlichkeit nicht entfalten.
Angesichts dieser Einseitigkeit war an einen
Kulturfortschritt, der ja stets die Mitwirkung aller Teile
voraussetzt, nicht zu denken.

Das begann sich in der Folgezeit zu andern. Als Jager hatte
der Mann seine Fahigkeiten und Werkzeuge in Jahrtausenden zu
einer hohen Perfektion ausgebildet. Mit dieser
intellektuellen, korperlichen und technischen Bewaltigung und
Aneignung der Jagdstufe war die Voraussetzung geschaffen fir
den Ubergang von der Jagd zu Viehhaltung und Viehzucht. Dieser
Ubergang vollzog sich fir den europadischen Lebensraum mit
seinem Schwerpunkt im Neolithikum. In dieser Zeit wurde die
sogenannte Doppelaxt in Vorderasien und im Mittelmeerraum der
allgemein verbreitete Kultgegenstand (Abb. 3).

Arpachije Tepe Sialk Choger Bozar

in Vorderasien

Abb. 3

im Sudetenbereich

Doppelaxt

Das Ur- oder Vorbild dieses Werkzeuges befand sich nach der
Legende im Besitz einer mannlichen Gottheit, des
Gewittergottes Labrandeus. An diesem Werkzeug entzindete sich

5



der schon auf der Jagdstufe entwickelte Machtwille des Mannes.
Wahrend seine Bedeutung als reales Handwerkszeug zuricktrat,
gewann die Doppelaxt uneingeschrankte Geltung als
Kultgegenstand und Sinnbild fiur das machtvolle, souverane,
horizontale Wirken des Mannes. Sie wurde das Symbol fir
mannliche Herrschaft und gab als Kultgegenstand zugleich der
Erfahrung Ausdruck, daB sich diese Herrschaft gottlicher
Anleitung, gottlichem Vorbild wverdankte.

Diese Doppelaxt als hochster Ausdruck mannlich-horizontalen
Herrschaftswillens fihrt uns unmittelbar zum Stierkult. An ihm
wird uns der Ubergang von der Daseinsform der Jiger zur
Hirtenkultur am lebendigsten deutlich. -

Im Stier haben wir das Beispiel einer machtvollen Tiergottheit
vor uns. In der Offenbarung des Johannes ist er eines der vier
wissenden, gefligelten Tiere, die den Thron Gottes bewachen.
Abd-ru-shin schildert uns diesen Urstier in umfassendem
Schopfungs-Zusammenhang als Idealgestalt von Mannesmut und
Manneskraft.?

Entsprechend dem Urbild ist der irdische Stier gleichfalls die
hochste Verkorperung von Mut und Kraft, jedoch gleichsam in
rohem, ungebandigtem Zustand. Fir den Mann, der die auch in
ihm schlummernden Eigenschaften Mut und Kraft in der Frihzeit
der Menschheit betdatigen und in sich erwecken sollte, war
deshalb der irdische Stier die aduBerste Herausforderung an
sein erwachendes SelbstbewuBtsein. Die Bandigung und
Domestizierung des Stieres war identisch mit der Sublimierung
roher Manneskraft, mit mannlicher Selbstbeherrschung. Dieser
Kampf um die Beherrschung des Stieres in dem doppelten Sinn
gleichzeitiger Natur- und Selbstbeherrschung wurde im Zeichen
der kraftverleihend-sieghaften Doppelaxt ausgetragen. Dabei
erstarkten die Manneseigenschaften Mut und Kraft zu bewulRten
Tugenden und verliehen dem Mann die Fahigkeit, das hohere
Urbild, den Himmelsstier, zu ahnen und ihn in Abbildern zu
erschauen. Daraus entwickelte sich der Stierkult (Abb. 4).

Abb. 4

Kultraum in
Catalhiyik mit
Stieren,
Stierkopfen und
Stierhdrnern




In Verbindung mit der Doppelaxt beherrschte er die religidsen
Anschauungen der Hirtenvdlker in Vorderasien und im
Mittelmeerraum. Eine Wandmalerei aus dem 5. Jahrtausend vor
der Zeitrechnung zeigt diesen Himmelsstier, wie er auf einer
durch Wellenlinien angedeuteten Wolke erscheint- Sein
allgemein verbreitetes und gebrauchliches Sinnzeichen waren
die sogenannten Kulthorner in meist stark stilisierter
Formgebung (Abb. 5).

Abb. 5

Kulthdrner, Mochlos

Diese Sublimierung roher mannlicher Machttriebe blieb nicht
ohne Folgen fir die gesellschaftlichen Verhaltnisse. Denn im
Schutz von Mut und Kraft, diesen stiergleichen Qualitaten, die
der Mann verkdrperte und in sich zu stierbesiegenden,
naturiberwindenden Kraften erweckt hatte, konnten sich erste
Freirdaume, zwar nicht schon weiblicher Innerlichkeit, doch
aber weiblicher Selbstentfaltung bilden.

Der Mann verkorperte als Jager und nomadisierender Viehzichter
eine dynamische und horizontale Lebensform. Diese war, wenn
wir uns die iUber die Erde sich hinwalzenden, von Weideplatz zu
Weideplatz ziehenden Herden vorstellen, in hochstem MaRe
expansiv. Was nun durch die Frau ins Leben trat, war fiur die
steinzeitliche Menschheit und ihre bis dahin vorwiegend
aneignende Wirtschaftsform, neu und revolutionierend. Damals
mag der Frau aufgegangen sein, dal ein Samenkorn, zuerst durch
Zzufall, dann von ihren Handen mit Vorsatz ins Erdreich
gesenkt, als Pflanze aufging, dem Licht entgegenstrebte, um
schlieRlich hundertfach Frucht zu tragen. In diesem Samenkorn
und seiner Fruchtbarkeit erkannte die Frau ihr vegetatives,
wesenhaftes Vorbild. An ihm entzindete sich der schlummernde
Wesenskern der Frau. Stand schon der Vorgang, wie der Same in
die Erde getan wird, als ein vertikaler gegen die horizontale
Daseinsform der Jager und Hirten, so hatte er noch eine
weilitere ungewohnte Folge: Die reiche Ernte dieser vegetativen
Fruchtbarkeit war nur einzubringen und dem Menschen nutzbar zu
machen in intensiver Bewirtschaftung bei ortsgebunden-
bodenstandiger Lebensweise. Diese setzte voraus, daB die Frau
die Grundzuge ihres Wesens: das Festhalten an der Scholle, das
Bewahren, Hegen und Pflegen, in sich kultivierte. Die
Anstrengungen zur Betatigung und Verwirklichung dieser

7



Wesensanlagen brachten die Frau damals in Verbindung mit
gleichartigem weiblichen Wirken in transzendenten Ebenen der
Schopfung. Im Gegensatz zu Jagern und Hirten mit ihrem inneren
Bezug zur Tiergottheit, geriet die Frau dabei unter den
hilfreichen EinfluB menschengestaltiger, weiblicher
Gottheiten. Astarte, Ischtar, Isis, denen die kultische
Verehrung aller ackerbautreibenden Volker in der
Menschheitsfriihe galt, wurden als Vegetations- und
Fruchtbarkeitsgottheiten zum Vorbild fir weibliches Wirken.
Irdische und himmlische Fruchtbarkeit - beide Pole berihrten
sich in der Frau. Dieses Spannungsfeld war das Kraftpotential,
das die Frau entzindete und befahigte, ihre Lebensform, die
des Landbaues, des Ackerbauern, gegen die ganz anders
gearteten horizontal-méannlichen Tendenzen durchzusetzen. Aus
ihrer wachsenden Fahigkeit, das unscheinbare Samenkorn zu
hegen und zu pflegen, bildete sich eine zweite, weiblich
bestimmte Kulturkomponente mit vertikalem Grundcharakter:
statisch, bodenstandig, erdverbunden. Darin erwies sich die
Uberlegenheit und Anziehungskraft des Ackerbaues, dieser
vertikalen, weiblich bestimmten Daseinsform, daB sie die
mannliche Ungebundenheit, daR sie das schweifende, horizontal
geordnete Leben der Jager und Hirten in ihren Bann zog und
ihrer aufstrebenden Kultur dienstbar machte. Denn aus der
Kultivierung des Bodens, mit der Moglichkeit der
Vorratswirtschaft, entwickelten sich erstmals in der
Uberschaubaren Geschichte der Menschheit grdBere Gemeinwesen;
handwerkliche Spezialisierung setzte ein, und das Leben gewann
eine urbane Dimension. Wahrend sich die Begriffe Heim und
Heimat mit erstem keimenden Leben erfillten, erdffnete sich
das weite Feld weiblichen Wirkens.

Auf der Stufe der Jager hing das Wohl der Horde oder Sippe von
der Geschicklichkeit weniger Einzelner ab. Die
Arbeitssituation des Ackerbauern war eine ganz andere. Die
erfolgreiche Kultivierung des Bodens war nicht so sehr von der
Qualitat als von der Quantitat der Arbeit abhangig. Unter
steinzeitlichen Arbeitsbedingungen entschied in erster Linie
die Zahl der arbeitenden Hande idber die Fruchtbarkeit des
Ackers. Die Zeugungskraft der vegetativen Natur zu beherrschen
und sie dem Menschen dienstbar zu machen, setzte voraus, dab
der Mensch lernte, die eigene Fruchtbarkeit: Zeugung, Geburt
und Tod zu kultivieren. Die Erhaltung des menschlichen Lebens,
das Bewahren, Hegen und Pflegen, wie die Frau es praktizierte
und in ihrer stilleren, erdverbundenen Art verkdrperte, gewann
vorrangige Bedeutung. Die Familie, die Sippe - uUberhaupt das
gesetzlich geregelte Zusammenleben im Gemeinwesen, rickte ins
Zentrum des Interesses. Folgerichtig wurde die Fruchtbarkeit,
die in der Frau als Gebarerin und Bewahrerin des Lebens ihren

8



hochsten Ausdruck besal, das neue Wunschbild dieser
Gesellschaft.

Kinstlerisch fand dieser Fortschritt seinen Niederschlag in
Idolen, welche die Frau in der Pose als Sexualwesen und
Gebadrerin zeigen. Waren die Bilder der Jager ganz bewegt und
betonten sie das horizontale Geschehen, so gehen im Gegensatz
dazu die Skulpturen der Miutter in Ruhe tUber. Dabei sind zwei
Gestaltungstypen zu unterscheiden: Der erste ist uns in Form
von Ton- und Steinstatuetten bereits aus der Kunst der hdheren
Jagerkulturen aus dem Palaolithikum tberliefert. Die Venus von
Willendorf ist das wohl bekannteste Beispiel (Abb. 6). Diese
Figuren gehoren zum sogenannten Bewegungstypus. Ihre
Geschlechtsmerkmale sind in einem ins symbolhafte
Ubersteigerten Naturalismus gestaltet, ein eindeutiger Hinweis
darauf, daB es sich um Mutter und Fruchtbarkeitsidole
handelt.-

Abb. ©
Venus von Willendorf.

Statuette aus Kalkstein mit
Rotelbemalung.

Willendorf, Wachau, Niederosterreich.
Palaolithikum.
Hohe 10,5 cm.

v/
i
¥

A OASAEE

Diese Kleinkunst aus dem Paldolithikum bildet stilistisch eine
gemeinsame Gruppe mit Statuetten vom gleichen Bewegungstypus,
die in neolithischen Schichten gehoben wurden (Abb. 7, 8). Wir
dirfen annehmen, daB sie in beiden Fallen von hoheren Jagern
stammen, die vor einer ansatzweisen Hinwendung zur Lebensform
des Hirten und Pflanzers standen, wodurch Frau und
Fruchtbarkeit betonte Gegenstande der Reflexion wurden.



Abb. 7, 8

Statuetten vom Bewegungstypus
aus dem Neolithikum

Gruppe aus Hacilar
(hieros gamos)

Statuette aus Malta

Bewegungselement und Naturalismus, zwel Gestaltungskriterien,
die aus der dynamischen Felsbildkunst der Jager in diese frihe
Idolplastik hineinwirken, weisen darauf hin, dal wir es hier
mit der KunstduBerung einer Ubergangsstufe von der horizontal-
mannlichen zur vertikal-weiblichen Daseinsform zu tun haben.
Im Falle der palaolithischen Idolkunst hat vermutlich die
Eiszeit eine sich anbahnende Entwicklung zu SeRhaftigkeit und
weiblich betonter Daseinsform unterbrochen, die dann im
Mesolithikum und Neolithikum in breiter Fille auf der ganzen
Erde zum Durchbruch kam. Hier folgen dem Ubergangstypus
unmittelbar jene bekannten, streng statischen Statuetten und
Bilder, die dem ruhenden Idoltypus angehdren (Abb. 9 - 15).
Diese erfassen den Mittelpunktcharakter der Frau mit
abschlieBender Eindeutigkeit und Abstraktion. In ihnen ist die
Idee der Fruchtbarkeit zum kultischen Symbol gestaltet. Sie
sind "mit ihrer Betonung des Un- und Uberpersdnlichen Urtypen
des weiblichen Elementarcharakters."*

Abb. 9

Fruchtbarkeitsgottin auf
GefabBwandungen im Orient

10



[1essnies

At
\
\

/ Abb. 10
;

k
¢,§§ Fruchtb?rkeitsgéttip
7)) \ auf Gefabwandungen im
3\ Donauland

J/

Abb. 11 Abb. 12
Teil Halaf,

Mesopotamien .. Antropo-
T b 1t . y morphes
o PemaE GefaB.

Hohe 8 cm
Ton.
Rumanien
ca.2000
v.C.

Abb. 13 Abb. 14

Idol aus

Stein. Statuet?e

. aus Steiln.
Mesopotamien
Héhe 6,9 Kykladen.

Hohe 9 cm

11



Abb. 15
Tonidol.
Hohe 9,3 cm.

Kretisches Neolithikum

In dieser wesenhaft-vegetativen Phase weiblicher
Selbstentfaltung blieb die Entwicklung der Frau nahezu auf der
ganzen Erde befangen. Das hatte verschiedene Grinde. Sie
konnen hier nur angedeutet werden: Die Kulturstufe der Jager
und Hirten verlor durch das Hervortreten des Ackerbaues ihre
singulare Bedeutung. Die Verlagerung des Kulturschwerpunktes
von der Jagd zum Ackerbau vollzog sich, wenn auch mit zeitlich
starker Ausfacherung, iUberall auf der Erde. Allerdings geschah
es keineswegs allerorts mit gleicher Intensitat und
Eindeutigkeit. Haufig hatte der Mann sein stierbesiegendes
SelbstbewuBtsein nicht voll und rein entwickelt; sein
Ubersteigertes oder noch labiles SeinsbewuBtsein sah im
Erwachen der Frau statt der notwendigen Wesenserganzung eine
unerwunschte Machtkonkurrenz.

In anderen Fallen miBRbrauchte die Frau ihre neue
Mittelpunktstellung zu egoistischer Machtentfaltung. Das
fihrte zu den bekannten, zum Teil Jahrtausende wahrenden
Dammerstufen der Mutterreiche. Beide Fehlhaltungen 1losten
Spannungen, Rivalitaten und Machtkampfe aus und hinderten
sowohl die Frau als auch den Mann an der Erfillung ihrer
schopfungsgemalen Bestimmung; sie stdorten den notwendigen
Ausgleich und die moégliche Harmonie der in ihrer
Verschiedenartigkeit zur Erganzung berufenen Daseinsformen und
hatten eine mehr oder minder tiefgreifende Damonisierung der
Partner zur Folge. In dieser Auseinandersetzung blieb die
Frau, gerade auch in der machtmaRigen Pervertierung ihrer

Eigenschaften, Mittelpunkt des Fihlens, Denkens und
12



Gestaltens. Neben Mythen und Marchen beweisen dies vor allem
die Fruchtbarkeits- und Weiblichkeits-Idole, die, wie Erich
Neumann es nennt, das Weibliche in seinen "furchtbaren" oder
"verschlingenden" Aspekten zeigen (Abb. 16).

Abb. 16

Figuren der GroBen
Mutter.

Ton.
Nordbelutschistan.
Ca. 3000 wv. Chr.

Wenn irgendwo auf der Erde eine Entwicklung stattgefunden hat,
wo sich die Rivalitat der beiden Daseinsformen Hirte - Bauer,
Mann - Frau in Grenzen hielt, dann war dies im Mittelmeerraum.
Hier war der Kult mit den Symbolen Kulthorn und Doppelaxt am
lebendigsten entwickelt - ein Zeichen dafir, daB der Mann die
auf seiner Kulturstufe erweckbaren Eigenschaften Mut und Kraft
voll in sich zur Entfaltung gebracht und seine ungebardige
Naturkraft kultiviert hatte. Von diesem Mannestum wurde eine
zu sich selbst erwachende Frau nicht mehr als Konkurrenz
empfunden und abgewehrt, sondern als ein neues, gerade jetzt
fir den Mann und seine weitere Entwicklung ndétiges Ereignis im
ProzeB menschlicher Selbstwerdung angenommen und gefeiert. Mut
und Kraft, diese stierbesiegenden, naturbeherrschenden
Eigenschaften des Mannes, boten der Frau einen gesicherten
Lebenskreis. In ihm konnte sie Wurzeln schlagen, ihn konnte
sie mit ihrer Wesensart durchdringen, kultivieren und als Heim
und Heimat sich selbst anverwandeln. Und hier, gestitzt von
freiwilligem Erganzungsstreben des Mannes, zeigte sich, daB es
nicht die hochste und duBerste Bestimmung der Frau ist,
Sexualwesen, Gebarerin, Mutter zu sein. Hier iUberwand die Frau
ihre Rolle als Verkorperung wesenhafter Fruchtbarkeit. Mit
ihrem verfeinerten sinnlich-tbersinnlichen
Wahrnehmungsvermdégen drang sie, anders als der Mann es
vermochte, in transzendentes Lichtgeschehen ein. Bei dieser
sinnlich-tUbersinnlichen Kommunikation muR die Frau in ihrem
Sein eine so machtige Steigerung erfahren haben, daB sich an
ihr der Gestaltungswille des Mannes entzindete und erstmals in
13



der Geschichte der Menschheit ein priesterlich ausgerichtetes
Menschenbild formte.

Tatsachlich zeigen die Plastiken, die wir aus der
spatneolithischen und aus der Frihbronzezeit besitzen, ein
verandertes Bild der Frau (Abb. 17 - 20). Sie wird jetzt nicht
mehr als bloRer Geschlechtspartner gesehen, in dem und durch

den hindurch der Mann die Fruchtbarkeit und den Reichtum
seiner Gesellschaft reflektiert.

Aob. 4 Abb. 18

Statuette 3 &

aus Stein. tatuetle
aus Stein.

Sardinien.

Hdhe 22 cm Griechenland
, Kykladen.

Hohe 22,5 cm

Abb. 19 Abb. 18

Statuette aus Stat tt

Stein. atuette
aus Stein.

Thera,

Insel Santorin. Griechenland

Hdhe 16 cm ’ Kykladen.

Hohe 22,5 cm

Die Bildwerke, die im gesamten Mittelmeerraum des 2. und 3.
Jahrtausends vor Christus verbreitet waren, zeigen vielmehr
eine Frau von aufrechter Haltung; die Geschlechtsmerkmale

14



treten eindeutig zurick und die Kopfpartie, bisher rudimentar
ausgebildet, gewinnt vorrangige Bedeutung. Die Gestalten
befinden sich ganz in Ruhe, wie im Bann eines fremden,
irdischen Augen unsichtbaren Partners. Das Haupt mit seiner
hohen Stirnpartie ist eindeutig lichtgerichtet. All dies
deutet auf eine Frau mit mentalen, visionadren Fahigkeiten, auf
eine Frau als Seherin und Priesterin. -

Was sich zwischen dieser Frau und ihrem transzendenten Partner
ereignete, blieb der damaligen Gesellschaft und dem
gestaltenden Mann ein Geheimnis. Als solches entzog es sich
kiinstlerischer Gestaltung. Aus diesem Grunde ist uns im
Bildwerk Uberliefert, was von diesem numinosen Geschehen fir
den Gestalter erfaBbar war: Die Frau in ihrer visionaren
priesterlichen Pose, wobei der Fruchtbarkeits-Aspekt in
abstrakter Formgebung stets eine mitwirkende, aber doch stark
zurlcktretende Rolle spielt.

Mit dieser Entwicklung trat der vertikale Grundzug weiblichen
Wesens voll in Erscheinung. Erstmals in der Geschichte hatten
damals Mann und Frau die ersten Keime ihrer polaren
Wesensanlagen entfaltet und traten einander als erganzende
Partner gegenuber.

Das BewuBtsein von dem harmonischen Ausgleich dieses mann-
weiblichen Wirkens muB in der mittelmeerischen Welt des 5. bis
3. Jahrtausends v. Chr. bereits stark lebendig gewesen sein:
Von diesem BewuBtsein machtvoll bewegt, haben Kinstler dieses
Kulturraumes das Erleben dieser harmoniestiftenden Polaritat
in den einander erganzenden Grundwesenszigen von Mann und Frau
gleichnishaft in Stein geschlagen (Abb. 21, 22):

Abb. 22
Kreuzformiges

Abb. 21 Idol aus

Statuette Steatit.

aus Steatit Senkrecht

Zypern. elge |

Frith welbliche

runes

3.Jhdt.v.Chr und waagrecht

) vermutlich

Hohe 11 cm eine
mannliche
Figur
darstellend
Zzypern.
Frihes

3.Jhdt v.Chr.

15



Hohe 9,3 cm

Vertikal, mit lichtgerichteter Gesichtspartie zeigt sich uns
auf ihren Statuetten die Frau; ihre ausgestreckten Arme, das
horizontale Wirken versinnbildlichend, gewinnen menschliche
Gestalt, werden zum erganzenden, horizontal wirkenden Mann.
Hier ist der Mann das tatige, ausfiihrende Organ weiblicher
Geistigkeit. In diesem zum Kreuz geordneten doppelten
Menschenbild ist das Gesetz mann-weiblichen Wirkens in der
Schopfung Form geworden.

In Anfangen erfillte sich, was Abd-ru-shin als die
gottgewollte Stellung der Geschlechter bezeichnet: "Der Mann
steht in der Schoépfung mit der Front nach auBen, um zu
kampfen, das Weib jedoch halt, ihm den Ricken deckend, die
Verbindung mit dem Licht und bildet so den Kern, die
Kraftzufuhr und Starkung."®

Von hier war es fur den ahnungsvollen Kinstler nur noch ein
Schritt bis zu der Erkenntnis, daB die gleich starke
Ausbildung beider Daseinskomponenten, der horizontalen und der
vertikalen, das Grundgesetz allen harmonisch-dynamischen
Wirkens in der Schopfung ist. Wir wissen heute, sowohl aus
offenbarten® als auch aus empirischen’ Quellen, daB auf dem
gleichschenkligen Kreuz die Schopfung aufgebaut ist. Damals
wurde dieses Schopfungsprinzip aus dem verschiedenartigen
Wirken von Mann und Frau, das sich im Kreuz zur erganzenden
und kulturstiftenden Einheit verband, erfihlt, erlebt und als
die VerheiRBung einer geistgewirkten Menschheitszukunft
gestaltet (Abb. 23 - 25).

Abb. 23

Doppelaxt und
gleichschenklige Kreuze
auf kultischen
Wandmalereien zu

- Catalhuyik.

4 5.Jhdt.v.Chr.

16



Abb. 24

Pfanne mit Ritzmustern.
Kykladen.

Ca. 2300 wv.Chr.

Abb. 25

"micrograph",
Platinspitze in
700.000-facher
Vergrolerung bei
gleichzeitiger Abkihlung
bis nahe an den absoluten
Nullpunkt

(-459,69° F).

Prof.Dr. E. W. Miller,
Pennsylvania University,
USA

Trager dieser mann-weiblichen Gesittung aus dem o6stlichen
Mittelmeerraum wurden zu Beginn des 3. Jahrtausends v. Chr. zu
Begrindern der minoischen Kultur auf Kreta. Die Sage wvon Zeus
und Europe gibt uns dartber lebendigen Bericht: An der Kiste
Phoniziens verwandelt sich Zeus, Urtypus des Herrschers, in
einen zahmen Stier. In dieser Gestalt nahert er sich Europe,
der Tochter des Konigs Agenor. Der zahme Stier
versinnbildlicht ein gesittetes Mannestum, das die Frau nicht
mehr kraft seiner rohen Macht und Gewalt sich unterwirft,
sondern Liebe in der Frau zu erwecken sucht. Dieser Mann, eine
gebandigte Verkorperung der Stierqualitaten Mut und Kraft,
gewinnt die Zuneigung der Prinzessin, die sich von ihm ibers
Meer nach Kreta entfihren lalt. Es war ein erster Akt der
Liebe und Zuneigung, nicht ein von roher Natur diktierter Akt

17



der Notwendigkeit, auch nicht einer der Sippen- oder Horden-
Politik, der die minoische Hochkultur begrindete.

Die Eigentuimlichkeit, wie sich dort die geistigen
Errungenschaften aus der Vorzeit - Doppelaxt, Stierkult,
weibliche Priesterschaft - fortentwickelten, bestatigt
rickwirkend die soeben geschilderten Zusammenhange. Einige
dieser Entwicklungen mogen deshalb, ohne einer spateren
eingehenden Beschaftigung mit dem Minoikum vorzugreifen,
abschlieBend vermerkt sein.

Da ist zunachst das Phanomen weiblicher Priesterschaft. Die
Statuetten aus dem Neolithikum zeigen uns eine Frau in
priesterlicher Haltung. Der Inhalt ihres wvisionaren Erlebens
war offenbar dem Kinstler dieser Zeit ein Geheimnis. Als
solches blieb es ungestaltet. Das anderte sich im Minoikum.
Dort waren die Inhalte der Epiphanien nicht nur der
empfangenden Frau, sondern der ganzen minoischen Gesellschaft
bekannt. Folglich konnte hier das offenbare Geheimnis in
seinem szenischen, kommunikativen Gesamtzusammenhang
Gegenstand kiinstlerischer Gestaltung werden. Folgerichtig
gehen die starren, vertikal gerichteten Idole aus dem
Neolithikum in der minoischen Kunst wieder in Bewegung uber.
So zeigt uns insbesondere die minoische Siegelkunst
regelrechte Epiphanieszenen, z.B. mit tadnzerisch bewegten,
adorierenden Priesterinnen, in deren Mitte eine Gottheit
niederschwebt (Abb. 26).

Abb. 26

Goldener Siegelring.
Kulttanz von Frauen und
Gottererscheinung.

Isopata.
Um 1500 v. Chr.

Durchmesser 2,6 cm

Auch mit der Doppelaxt vollzog sich im Minoikum eine Wandlung.
Als Symbol mannlich horizontalen Wirkens ging sie aus den
Handen des Gottes in die Hande von Priesterinnen und
weiblichen Gottheiten uUber (Abb. 27).

18



Abb. 27

Frau, Doppelaxte
emporhaltend.

GuBform.

Kreta, Palaikastro

Es war das aduRere Zeichen dafir, dal der Mann sich und die
Errungenschaften seines stierbesiegenden Kampfes in den Dienst
einer priesterlichen Weiblichkeit gestellt hatte; daB die
mannlich-horizontale Lebensform sich der vertikalen Lebensform
der Frau anvertraut und ihre geistige Fihrungsrolle anerkannt
hatte. Die Frage drangt sich dabei auf, ob in diesem Ubergang
der Doppelaxt aus mannlichen in weibliche Hande bereits erste
Keime subjektiver weiblicher MachtanmaBung liegen.

Ahnlich zwiespdltig ist die Tatsache zu beurteilen, daB im
Minoikum statt des friher gebrauchlichen Fruchtbarkeitszweiges

die Doppelaxt zwischen den Kulthdrnern aufgepflanzt wurde
(Abb. 28, 29).

Abb. 29
Abb. 28 2 Stierschadel
Bronze- D (Kulthorner)
tafelchen. ; mit
Psychro = Doppelaxt.
= Flachzylinde
r aus Achat.

Knossos

Dies bedeutete, daR der Mann im Zeichen der Doppelaxt sein
horizontales Wirken voll entfaltet und seine stiergleichen
Wesensanlagen Mut und Kraft zu stierbesiegenden Tugenden
ausgebildet hatte. Damit es jedoch zu dieser Verbindung von
Kulthorn und Doppelaxt kommen konnte, muBte der Himmelsstier

19



in seiner alles Uberragenden Bedeutung im BewuRtsein des
minoischen Menschen eine Profanisierung erfahren haben.

Nach meiner bisherigen Beschaftigung mit dem minoisch-
mykenischen Kulturkreis neige ich zu der Annahme, daR wir es
sowohl bei der Doppelaxt in weiblicher Hand als auch bei der
Verbindung von Doppelaxt und Kulthdrnern mit der Kult- und
KunstauRerung des minoischen Niederganges zu tun haben. Eine
Klarung dieser Fragen mull jedoch in einem grdReren kultur- und
geistesgeschichtlichen Zusammenhang gesucht werden.

Anmerkungen

Abklurzungen haufig gebrauchter Literatur-Hinweise:

GB - Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft
dreibandige Ausgabe, 1961

GB, Bd. III, S. 199 ff., 419 ff.

Hans Georg Bandi u.a., Die Steinzeit, Baden-Baden 1964
GB, Bd. III, S. 419 ff.

Erich Neumann, Die groRBe Mutter, Zurich 1956

GB, Bd. III, S. 48 ff., S. 177 ff. - Physiologisch und
psychologisch verkdrpert das Weibliche als das
Empfangende, Austragende und Gebarende die horizontale,
das Mannliche als das Zeugende die vertikale Komponente im
Zusammenwirken der Geschlechter. Mit besonderer Betonung
der geistigen Inhalte dieses Zusammenwirkens bezeichnet
die Gralsbotschaft die horizontal-weibliche
Grundverfassung auch als "passiv" oder "negativ", die
vertikal-mannliche als "aktiv" oder "positiv". Diese
Definitionen stehen in einem duBerlichen Widerspruch zu
den vorliegenden Texten, in denen ich zu zeigen versuche,
wie die Frau infolge ihres geistigen Erwachens
herauswachst aus ihrer Rolle als Gebarerin und Mutter,
sich aufrichtet und dem gestaltenden Manne sich darstellt
als eine zwischen Himmel und Erde vermittelnde
Lebensmacht, als deren weltgerichtet-handelnder
Vollstrecker dieser Mann sich in der Folge selbst erlebt
und erkennt - Texte also, die an Kunstzeugnissen und
Lebensvorgangen mannliches Wirken als horizontal,
weibliches als vertikal ausgerichtet anschaulich machen.
Dieser Widerspruch 16st sich auf, wenn bedacht wird, daR

g b w NN

20



im ersten Falle innere Verfassungen, psychische Ursachen
definiert sind, wahrend mein Text auBere Wirkungen dieser
Ursachen, Formen ihres empirischen In-Erscheinung-Tretens
beschreibt. - In spateren Untersuchungen, die nicht in der
Beschreibung von Wirkungen sich erschopfen, sondern
Ursache und Wirkung gleichzeitig zum Gegenstand der
Betrachtung machen, hoffe ich darlegen zu kdénnen, daf
zwischen Phanomen-Grund und Phanomen-Wirkung kein
Widerspruch besteht. Das hier Angemerkte gilt auch fir den
[nachfolgenden] kleinen Aufsatz Der positive
Spannungsverlauf im Prozell mann-weiblichen BewuBtwerdens.

GB

Erwin W. Miller, Einzelne Atome jetzt sichtbar - das
Feldionenmikroskop an der Grenze mikroskopischer
Auflodsung, Umschau 1957, Heft 19

21



