
DIE FÜNF GROSSEN VISIONEN DER JEANE DIXON - 
VERSUCH EINER DEUTUNG (1968) 
 

Der Wortlaut der Visionen 

Die besprochenen Visionen sind nach dem Buch von Ruth 
Montgomery, Ich sehe die Zukunft, Die Voraussagen der Jeane 
Dixon, 1964, zitiert. 

Die kritische Auseinandersetzung mit Jeane Dixons eigenen 
Deutungen ist nicht Gegenstand dieser Arbeit; aus diesem 
Grunde sind im folgenden nur die visionären Bilder im vollen 
Wortlaut wiedergegeben. 

 

I. [Die erste Vision] 

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 193 f. - "Die erste dieser 
bedeutsamen Visionen hatte sie am 14. Juli 1952 kurz nach 
Mitternacht. Sie meint, daß sie ohne diese gar nicht imstande 
gewesen wäre, die darauffolgenden, die sich als noch 
wegweisender erwiesen, überhaupt zu deuten. Da es in 
Washington im Hochsommer sehr schwül ist, lag Jeane nur mit 
einem Laken bedeckt im Bett. Sie war schläfrig, aber noch 
nicht fest eingeschlafen.  'Plötzlich fühlte ich, wie sich zu 
meiner Linken, in Höhe meines Kopfes auf der Matratze etwas 
regte', so lautet ihr Bericht.  'Ich drehte mich auf die linke 
Seite und erblickte den Körper einer Schlange. Sie war etwa so 
dick wie ein Gartenschlauch, ich konnte aber weder ihren Kopf 
noch ihren Schwanz entdecken. Mit ihrem kleinen, doch 
kräftigen Körper wand sie sich am Bett entlang und richtete 
sich erst am Fußende auf. Und dann, obschon ich wie von einem 
Federbett eingehüllt lag, konnte ich deutlich wahrnehmen, wie 
die Schlange mit ihrem Kopf sacht an meinen Knöchel stieß und, 
immer größer werdend, sich um meine Beine und Hüften schlang. 
Ich empfand keinerlei Furcht, da ich instinktiv spürte, daß 
mir gezeigt werden sollte, wie wenig ich vom Leben wußte. Als 
dann die Schlange sich nach und nach bis zu meiner Brust 
emporgewunden hatte, konnte ich wohl ihren Kopf, nicht aber 
ihre Augen erkennen. Sie waren eher nach Osten als direkt auf 
mich gerichtet. Die Schlange war jetzt etwa so dick wie ein 
Männerarm. Während ich sie ansah, wandte sie langsam die Augen 
und blickte mich an. In ihren Augen lag das mächtige Wissen 
vieler Jahrhunderte. Obschon es im Raum fast völlig finster 
war, lag jetzt alles in strahlendem Licht. Die Schlange war 
lebhaft gelb und schwarz gesprenkelt und besaß große 
Backenknochen. Und obwohl sie nichts sagte, wußte ich, daß sie 



mir zu verstehen geben wollte, daß ich noch unendlich viel zu 
lernen hatte. 

Sie wandte abermals ihren Kopf nach Osten und gleich darauf 
wieder zu mir, als wollte sie mir damit andeuten, daß auch 
mein Blick nach Osten gewandt sein müsse, wollte ich etwas von 
GOTTES weiser Lenkung in mich aufnehmen. Ich ahnte, sie wollte 
mich darauf aufmerksam machen, daß ich mir einen Teil seines 
göttlichen Wissens zueignen könnte, falls mein Glaube groß 
genug wäre. Ich wußte, daß Gott mich behütete, denn der Blick 
der Schlange war durchdrungen von Liebe, Güte, Kraft und 
Wissen. Mich durchdrang die Erkenntnis von Gottes unendlicher 
Güte. Ich glaubte zu schweben und fühlte mich gleichzeitig 
unendlich sicher und geborgen. Ein purpurfarbener Lichtstrahl 
führte vom Bett zum Ostfenster hin, und während mein Blick 
seinem Lauf folgte, zog sich die Schlange ganz allmählich, 
wieder bis an das Fußende zurück. Und genauso leise wie sie zu 
meiner Linken erschienen war, entschwand sie zur Rechten des 
Bettes. Das hell strahlende Leuchten verblaßte allmählich, und 
es wurde dunkel im Raum. Ich schaute auf das Leuchtzifferblatt 
meines Weckers. Es war 3.14 Uhr.'" 

 

II. [Die zweite Vision] 

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 195 - "Die zweite Vision kam 
Jeane an einem stürmisch-regnerischen Alltagsmorgen des Jahres 
1958. Jeane hatte soeben die St. Matthew-Kathedrale betreten, 
um dort ihre Gebete und ihre Andacht zu verrichten. Sie war 
damit beschäftigt, zehn purpurne Kerzenhalter für Weihekerzen 
auszuwählen und suchte in ihrer Tasche nach Münzen, als sie 
plötzlich spürte, wie ihre Hände von purpurnen und 
goldfarbenen Kugeln wie umhüllt waren. Sie blickte erschrocken 
auf: da schwebten die Kugeln empor und verschmolzen allmählich 
zu einer goldgeränderten purpurnen Scheibe. Die Scheibe aber 
lag um die Knie der Heiligen Jungfrau Maria, stieg sacht empor 
bis in die Höhe von Brust und Kopf und umrahmte schließlich 
ihren Kopf wie ein Heiligenschein.  'Das Antlitz der Mutter 
Gottes wurde lebendig', sprach Jeane ehrfurchtsvoll weiter, 
'und ein Sonnenschein, so prächtig, wie ihn mein Auge niemals 
zuvor erblickt hatte, flutete von der Kuppel der Kirche 
hernieder. Es war ein dämmeriger, stürmischer Morgen, und die 
Kirche war völlig leer, doch mit einemmal ergoß sich ein 
Strahlen über alle nur erdenklichen Menschen und ihre 
Religion. Die Kathedrale war gedrängt voll mit Bauernfrauen, 
die Kopftücher trugen, mit Königen und Königinnen in 
königlicher Gewandung, mit Reichen und Armen aller 
Nationalitäten und jeden Glaubens. Ich konnte nicht einen 
leeren Kirchenstuhl entdecken. Alle waren in Sonnenlicht 



getaucht, und ich selbst stand so weich wie auf frisch 
gefallenem Schnee.'" 

 

III. [Die dritte Vision] 

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 196 f. - "Der nächste Schritt 
vollzog sich zu Ende desselben Jahres, als sie betend in der 
St.-Matthew-Kathedrale kniete, in ihren Händen die 
Kristallkugel.  'Mit einemmal war die Luft seltsam dünn. Und 
aus der Kuppel der Kathedrale erstrahlte es hell, und vor mir 
erstand die Heilige Mutter. Sie war in Purpur und Blau gehüllt 
und von weißen und goldenen Strahlen umgeben gleich einem 
Heiligenschein. In einem wolkenähnlichen Gebilde zu ihrer 
Rechten und unmittelbar über ihr entzifferte ich das Wort 
FATIMA und spürte, daß mir die rätselhafte Bedeutung des 
Wunders von FATIMA offenbart werden sollte. Ich erblickte den 
Thron des Papstes, doch er war leer. Seitlich im Bilde zeigte 
sich mir ein Papst, dem das Blut übers Gesicht lief und über 
die linke Schulter tropfte. Grüne Blätter der Erkenntnis kamen 
von oben herabgeschwebt und verstreuten sich im Niederfallen. 
Ich sah, wie sich Hände nach dem Thron ausstreckten, aber dort 
saß niemand.'  

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 199 f. - "Als sie ihren Blick 
nach draußen wandte, sah sie nicht etwa die entlaubten Bäume 
und die Straße unter sich, sondern einen klaren blauen Himmel 
über einer unfruchtbaren Wüste. Direkt über dem Horizont aber 
stand die Sonne, und es ging eine Helligkeit davon aus, wie 
sie sie noch nie zuvor erlebt hatte, sie glühte wie ein 
goldener Ball. Nach allen Seiten versprühte der Himmelskörper 
seine glänzenden Strahlen, und es war, als würde die Erde 
magnetisch davon angezogen. Hand in Hand aber traten aus dem 
grellen Licht der Sonne ein Pharao und Königin Nofretete. Im 
andern Arm wiegte die Königin ein kleines Kind, dessen 
zerlumpte und schmutzige Kleidung im krassen Gegensatz zu der 
prunkvollen Aufmachung des königlichen Paares stand.  'Die 
Augen des Kindes waren allwissend', sagte Jeane zärtlich, 'sie 
waren voller Weisheit und Erkenntnis'. Ein wenig abseits von 
der Königin konnte Jeane eine Pyramide erkennen. Überwältigt 
betrachtete sie das Bild: Da schritt das Paar auf sie zu und 
hielt ihr das Kind hin mit einer Geste, als sollte es der 
ganzen Welt als Geschenk dargeboten werden. Im Innern des 
Sonnenballes aber entdeckte Jeane Joseph: er lenkte gleichsam 
das Bild, das sie soeben erblickt hatte, gleich einem 
Puppenspieler, indem er an Fäden zog. Jetzt gingen auch von 
dem Kinde Strahlen aus, die mischten sich mit denen der Sonne 
und wischten die Gestalt des Pharao aus ihrem Blickfeld. Zur 
Linken sah sie Königin Nofretete davonschreiten, Tausende von 



Meilen hinweg in die Vergangenheit. Die Königin verhielt im 
Dahinschreiten neben einem großen braunen Wasserkrug; und als 
sie sich bückte, um mit den Händen Wasser zu schöpfen und zu 
trinken, stieß jemand ihr einen Dolch in den Rücken. Jeane 
sagt, daß sie 'deutlich ihren Todesschrei hörte, als sie 
verschwand'. Abermals wandte Jeane ihren Blick dem Kinde zu: 
Es war mittlerweile zum Mann herangewachsen, und das schmale 
Kreuz, das sich über ihm herauskristallisierte, nahm immer 
größere Gestalt an, bis es die gesamte Erde in allen 
Richtungen umspannte. Zu gleicher Zeit aber knieten um ihn 
Menschen jeglicher Rasse, Religion und Hautfarbe (Schwarze, 
Rote, Braune und Weiße) nieder und hoben in ehrfürchtiger 
Anbetung die Arme. Und alle waren sie eins miteinander. Völlig 
anders als die vorangegangenen Visionen, die nach und nach vor 
Jeanes Augen verblaßt waren, rückte diese immer näher auf sie 
zu, bis sie selbst in der Mitte des sich ihr darbietenden 
Bildes stand und sich ebenfalls der ehrfürchtigen Anbetung 
einfügte.  'Ich kam mir vor wie ein winziges Samenkorn, das 
sproß und wuchs', sagte sie, 'doch war ich nur eines unter 
Millionen ähnlicher Samenkörner. Und ich fühlte instinktiv 
"Dies ist der Beginn aller Weisheit." 

 

IV. [Die vierte Vision] 

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 209 - "Vor kannelierten 
Marmorsäulen saß auf einem Thron ein römischer Kaiser, von 
unermeßlicher Helligkeit angestrahlt. Er schleuderte mit viel 
Energie und Kraft Nahrungsbrocken in Richtung einer in weiter 
Ferne harrenden Schar zerlumpter Barbaren. Die Horden kamen 
allmählich näher und griffen die zerstreuten Leckerbissen auf; 
immer noch prangte der Palast in strahlendem Licht. Jeane, die 
voller Spannung den Vorgang verfolgte, bemerkte, daß der 
Kaiser nicht mehr so bedacht und schwungvoll warf, so daß 
einiges sogar zu seinen Füßen niederfiel; schließlich fielen 
die Barbaren wie ein Heuschreckenschwarm über den Palast her 
und vernichteten radikal alle Spuren von Kultur und Bildung, 
die er verkörpert hatte." 

 

V. [Die fünfte Vision] 

Ruth Montgomery, Jeane Dixon, S. 210 ff. - "Aber da 
kristallisierte sich bereits eine neue Vision heraus, und mit 
einemmal sah sie sich, Jeane selbst, mitten darin: sie sprach 
mit einem Freund, der ihr blindlings zu vertrauen schien, und 
einer ungewöhnlich großen alten Frau, die offenbar die Stimme 
der Weisheit verkörperte. Rauschende Siegesmusik strömte durch 
die geöffneten Fenster, und Jeane wußte instinktiv, daß 



draußen die feierliche Amtseinsetzung eines neuen Präsidenten 
stattfand. Der Freund überreichte ihr liebevoll ein ganz 
kleines Mädchen und sagte: 'Ich würde dieses Kind keinem 
anderen anvertrauen als dir. Bitte, behüte es gut, denn ich 
liebe es innig.' 

Die weise Frau nickte ihr bedeutungsvoll zu und sagte warnend:  
'Dies ist das Kind der Liebe. Du mußt darüber wachen daß ihm 
nichts zustößt!' Jeane liebkoste das Kind in ihren Armen, und 
als sie das Haus verließ, schloß sich geräuschlos die Tür 
hinter ihr. Sie warf einen Blick in die Richtung, aus der die 
Musik gekommen war, aber das Gebäude, in dem die feierliche 
Amtseinsetzung stattgefunden hatte und das bis vor einem 
Augenblick noch voller festlich gestimmter Menschen gewesen 
war, lag verlassen da, und Schutt verunzierte den glatten 
Marmorboden. Das Baby war inzwischen zu einem kleinen Mädchen 
herangewachsen, das eben laufen konnte, und Jeane hielt seine 
winzige Hand fest, als sie das Kind eine geschwungene 
Marmortreppe hinabführte. Irgendwie fühlte sie sich zu dem 
Gebäude hingezogen, aber da es dort für das Kind zu schmutzig 
war, gingen sie daran vorbei über smaragdgrünes Gras, das so 
weich war wie ein samtener Teppich. Jeane erkannte, daß mit 
dem Marmortempel Amerika gemeint war, und es wurde ihr ganz 
krank ums Herz, daß es gleichsam so mit Schmutz bedeckt sein 
sollte. Durch das Gras floß schäumend und sprudelnd ein klares 
Wasser und umspülte angenehm ihre Knöchel, doch Jeane stellte 
traurig fest, daß die reinigende Flut nur unter den Trümmern 
anstatt über sie hinweg rauschte. Das Kind aber, das eben noch 
selig neben ihr dahingetrottet war, glitt plötzlich in ein 
Loch, das sie vorher nicht gesehen hatte. Sie selbst suchte an 
dem Tempel Halt, dann zog sie verzweifelt an dem Arm des 
Kindes, das so liebevoll ihrer Obhut übergeben worden war, und 
während sie das Kind zu retten versuchte, flehte sie es an:  
'Hilf mir doch, hilf mir, dich zu retten. Du kannst es, wenn 
du nur willst'. Das Kind bemühte sich gar nicht, es drehte 
sich langsam um und blickte zu ihr auf. Und obwohl das kleine 
Antlitz mit klarem Wasser bedeckt war, erkannte Jeane, daß sie 
noch nie so viel gelassene Heiterkeit, überwältigende Liebe 
und Weisheit in Menschenaugen erblickt hatte. Sie strengte 
sich weiter an, das Kind herauszuziehen, bis es sie anlächelte 
und sagte:  'Es muß so sein, es muß so sein! Siehst du denn 
nicht, daß es so sein muß?' 

Jeane wandte sich um und starrte abermals auf den 
unbeschreiblichen Schmutz, der den Tempelboden bedeckte, und 
sie spürte, daß sie selbst dazu gehörte: denn dies war 
Amerika. Scham überwältigte sie und sie sah stumm zu, wie 
rauchige graue Wolken die Trümmer ringsum aufzuwühlen 
begannen: Wie Streichholzschachteln im Trichter eines Tornados 



waren sie anzusehen. Sie hob die Augen empor, da erblickte sie 
hoch über den grauen Wolken noch schwärzere, die in 
beängstigenden Wogen heranrollten, wie von einem Riesenmagnet 
angezogen. Soweit ihr Auge blicken konnte, war alles am 
Horizont grau und düster; aber oben am Rande der schwarzen 
Wolken knisterte ein Feuer, das brannte weißglühend, und 
verzehrte langsam die widerwärtigen Trümmer. Und über der 
unheimlichen Hitze begann leise eine sanfte Flamme zu glühen, 
und Jeane stellte erleichtert fest, daß die Heilkraft dieser 
Flamme sich im Universum ausbreitete und die düsteren 
schwarzen Wolken zerstreute. 

'Das ist die Flamme der Aura, die Flamme der Aura', sagte eine 
Stimme mehrmals zu ihr, und langsam zog eine blaue Ruhe über 
den gemarterten Himmel, und als sie den Blick ein wenig nach 
rechts wandte, entdeckte sie einen herrlich grünen Hügel, auf 
dem eine ewige Flamme glühte..." 

 

Versuch einer Deutung 

Sehr verehrte gnädige Frau - 

Anfang September vergangenen Jahres trat ich, zusammen mit 
meiner Frau, eine kurze Urlaubsreise an. In unserem Gepäck 
befand sich Ruth Montgomerys Report über Ihre Voraussagen.1 
Ein Freund hatte uns das Buch vor der Abreise zugesteckt. 

Gleich der erste Urlaubstag war kalt und regnerisch. Ans Haus 
gebunden, fesselte uns sogleich Ihre seltene Begabung. Wie Sie 
mit Hilfe Ihrer Kristallkugel in die den irdischen Sinnen 
gewöhnlich schonend verborgene Welt der Gedankenformen und 
Phantome eindringen, wie sich Ihrem Auge die Werkstatt öffnet, 
in welcher sich künftige Wirklichkeit, Schicksal von morgen 
vorbereitet - all das war interessant und verlieh unserem aus 
der Gralsbotschaft von Abd-ru-shin2 geschöpften Wissen um die 
Zusammenhänge in der Schöpfung Plastizität und 
Anschaulichkeit. Doch als wir dann gegen Schluß des Bandes auf 
fünf Visionen von universaler und eschatologischer Bedeutung 
stießen, verwandelte sich unser Interesse in innere Teilnahme, 
und gegenseitig lasen wir uns die Gesichte vor, die 
unwillentlich und mit der Dichte und Leuchtkraft prophetisch-
archaischer Bildersprache zu Ihnen gekommen waren. 

Es stand für uns außer allem Zweifel: Hier hatte Gott in der 
weltoffenen Frömmigkeit Ihres Sehertums einen Ankergrund 
gefunden für geistige Mitteilungen an die Menschheit von 
höchster zeitgeschichtlicher Bedeutung. Doch nicht genug: Es 
kam hinzu, daß sich die Bilder Ihrer Visionen in erregender 
Bruchlosigkeit mit realen Heilsereignissen aus unserer 
Erfahrungswelt deckten. 



Sie selbst verstanden es als Weihe, als Initiation, als am 14. 
Juli 1952 die Weisheitsschlange in Ihrer ersten Vision3 von 
Ihrer leib-seelischen Existenz Besitz ergriff und Ihr 
geistiges Auge nach Osten lenkte. In reiner Divination haben 
Sie dann bis zum Jahre 1964 vier große Visionen empfangen, für 
die Ihr Verstand, Ihr Tagbewußtsein nach Deutungen suchte, die 
zwangsläufig die Zeichen seiner irdisch begrenzten, orts-, 
zeit- und konfessionsgebundenen Begriffswelt tragen mußten. 
Trotz der Gefahr, daß diese subjektiven Deutungen eines Tages 
den Fortschritt der Menschheit und das geistige Erwachen Ihrer 
Nation verzögern könnten, liegt mir jeder Vorwurf ferne; denn, 
woher hätten Sie wissen können, daß sich im Deutschland der 
zwanziger und dreißiger Jahre tatsächlich Ereignisse 
abgespielt haben, die alle Rätsel lösen, die Ihre Visionen 
Ihnen selbst, Ihrem Volk und der Menschheit aufgeben? 

Ihnen von diesen Ereignissen Mitteilung zu machen, die 
Verbindung von Vision und Wirklichkeit herzustellen, fühlte 
ich mich sogleich nach Abschluß der Lektüre lebhaft gedrängt. 
Es blieb beim Vorsatz. Über ein halbes Jahr verging. Im 
Winter, es war kurz vor den Rassenunruhen, die Ihr Land 
erschütterten, traf mich ein zweiter Impuls. Unter dem Druck 
beruflicher Aufgaben wagte ich mich auch damals nicht an die 
Auseinandersetzung mit Ihren Visionen. Ende Mai dieses Jahres 
waren diese Arbeiten getan; ich durfte mich wieder stärker 
meinen wissenschaftlichen Interessen zuwenden. Erneut vor eine 
Stoff-Fülle gestellt, die der Aufarbeitung harrte, dachte ich 
nicht mehr an Ihre Visionen, sondern begann mich mit Mozarts 
Opernwerk zu beschäftigen, dessen psychologische Deutung seit 
Jahren im Mittelpunkt meiner Arbeit steht. Da war es ein 
Traum, der mich irritierte und mir jeden Arbeitsantrieb 
raubte: Ich lebte in einem Haus. Im Rohbau war es fast 
fertiggestellt. Ein Mann, der im 3. Stockwerk unter dem 
Dachstuhl gearbeitet hatte, stürzte plötzlich ab, durchschlug 
eine (!) Decke und blieb im Erdgeschoß leblos liegen. Ich rief 
nach Hilfe, nach Arzt und Ambulanz, bis ich, schon im 
Aufwachen, erkannte, daß dem Abgestürzten niemand würde helfen 
können als ich selbst. 

Wie diese Selbsthilfe aussehen sollte, blieb mir jedoch 
verborgen. In verschiedene neue Richtungen suchte ich mich zu 
betätigen, doch blieb jede Bemühung ohne Konzentration. Am 
siebten Tage meiner Ungewißheit war Robert Kennedy tot. Im 
gleichen Augenblick wußte ich, daß Sie, gnädige Frau, und Ihre 
Gesichte die Gelegenheit boten, am Haus der Zukunft im 
Erdgeschoß, das heißt in realitäts- und zeitbezogener 
Unmittelbarkeit Hand anzulegen. 

Was kann ich zu Ihren Visionen sagen? Bei allen Versuchen, die 
Verbindung von Vision und Wirklichkeit herzustellen, zeigte es 



sich, daß die gedrängte und zusammenhängende Darstellung all 
der Heilsereignisse, wie Ihre Visionen sie uns vor Augen 
führen, noch am ehesten gelang, wenn ich dabei dem Gang meines 
persönlichen Erlebens folgte. Aus diesem Grunde nahm mein 
Bericht, ohne daß es von mir beabsichtigt war, die Form eines 
persönlichen Bekenntnisses an. Ich beginne also mit dieser 
persönlichen Vorgeschichte. 

 

I  [Auf der Suche nach Wahrheit] 

Als in Deutschland ein veräußerlichtes nationales 
Selbstbewußtsein den zweiten Weltkrieg auslöste, war ich nicht 
ganz zehn Jahre alt. Teils geborgen in die Spiel- und 
Traumwelt des Knaben, teils umnebelt von einer Propaganda, die 
unmündiges Gutsein für das Böse zu mobilisieren verstand, 
waren mir die Schrecken und der Abscheu nicht bewußt, die sich 
für die Völker der Welt damals mit dem Begriff "deutsch" zu 
verbinden begannen. Erst als die Welle der Vernichtung, 
nachdem sie über fremde Länder fühllos hingegangen war, sich 
am erstarkenden Widerstand der Völker brach, und gegen die 
eigene Heimat zurückbrandete, erwachte im eignen Erleiden das 
Mitfühlen. In Bombennächten und in Jahren der Besetzung begann 
sich mir inneres und äußeres Schicksal im Leben von Völkern 
und Menschen zu verbinden, und damals begann ich zu ahnen, daß 
der Terror des totalen Krieges in der Seelenverfassung der 
heutigen Menschheit angelegt ist. Äußere Schrecken waren nicht 
göttliches Gericht, sondern apokalyptisches Echo menschlicher 
Gottferne, menschlicher Maßlosigkeit. 

Deutschland zerbrach und für mich symbolisierte dieses 
Zerbrechen mehr als den Bankrott eines nationalen 
Selbstbewußtseins. Ordnungen, die bis dahin für den Knaben 
noch Gültigkeit hatten, lösten sich auf. Die Autorität des 
Elternhauses, der Schule, ja der Religion, wie sie dem 
Konfirmanden nahegebracht wurde, verlor ihre Verbindlichkeit, 
und inmitten einer banalen, ja absurden Lebenswirklichkeit 
verwandelten sich Ich, Welt und Schöpfung in große 
Fragezeichen. 

Wie kommt das Leiden in die Welt? Was ist menschliche 
Freiheit, was Verantwortung; ja, was ist Bewußtsein, was bin 
ich, was ist der Mensch? Und was hat eine kosmische 
Veranstaltung zu bedeuten, welche die Sinne schwindeln läßt? 
Wie kann ich sinnvoll zu mir selber stehen, kann mein 
gegenwärtiges Schicksal in Glück und Unglück annehmen, wenn an 
der Schwelle von Geburt und Tod die Fäden meines Daseins sich 
ins Unsichtbare verlieren? Und weshalb ist uns nach Drüben, 
wie Goethe seinen Faust sagen läßt, die Aussicht verrannt? 



Die Fragen waren so alt wie die aus dem Paradies vertriebene 
Menschheit selbst. Eine ausgesetzte Generation, die von der 
aufgelaufenen Schuldenlast der Geschichte erdrückt zu werden 
drohte, mußte sie neu stellen mit einer Unerbittlichkeit, vor 
der die Antworten aus Jahrtausenden menschlicher Erfahrung 
sich größtenteils als Ausflüchte und Vertröstungen entpuppten. 
Vergebens die priesterliche Mühe, dem Schüler nahezulegen, 
sich im Glauben von diesen Fragen zu erlösen, nicht nach dem 
Sinn zu trachten, sondern nach der Demut vor den 
unergründlichen Ratschlüssen Gottes. Vergebens der Hinweis auf 
Adams Sünde, wenn ich damit die eigne nicht besser verstand. 

Hier blieben fast alle Fragen offen. Und unwillkürlich begann 
ich etwas von dem Zusammenhang, den mir die Lehren der Kirchen 
schuldig blieben, in ihrer Geschichte zu suchen. Hier sah ich 
mich bald darüber belehrt, daß es die Priester waren und ihr 
Machtstreben, welche das Licht der Vernunft, die Kausalität zu 
fürchten hatten, nicht die Gottheit. Hatte es nicht das 
priesterlich sanktionierte Zurückweichen vor allen 
spirituellen Lebensfragen, hatte es nicht die Vertröstung 
aller Hoffnung auf eine bloße Glaubenserlösung dahin gebracht, 
daß die Menschheit alles eingeborene faustische Forschen und 
Fragen durch engen diesseitsbezogenen Wagnerfleiß, durch 
empirische Versuchsanordnung ersetzte? Und war dadurch nicht 
ein Abgrund zwischen Glauben und Wissen aufgerissen, von 
dessen Überwindung die Zukunft des Menschengeschlechts abhing? 

Weder kirchliche noch wissenschaftliche Autorität, sondern 
allein Christus und die Kunst liehen dem leidenden Bewußtsein, 
das in diesem Abgrund zu versinken drohte, jene, wie Hölderlin 
sagt, Fittiche treuesten Sinns, den Abgrund zu überbrücken, 
"hinüberzugehen und wiederzukehren". Christus und die Kunst, 
beide wurden im allgemeinen Verfall der Werte zu Garanten 
dafür, daß die Gerechtigkeit Gottes auch noch eine Welt an der 
Grenze des Absurden regiert und daß die Blindheit des 
geschichtlichen Menschen nicht in Seinem Ratschluß liegen 
kann. 

Christus hatte dem Suchenden das Glück des Findens verheißen; 
und so hielt ich es mit denen, die, unfähig, Leiden und Schuld 
über begriffliche Abstraktionen theologisch zu rechtfertigen, 
zeitlebens Kinder im Geiste und das heißt nichts anderes als 
der Welt ungemütliche Frager geblieben sind. Goethe, der sich 
mit Blick auf das geschichtliche Christentum stolz als 
dezidierter Nichtchrist bezeichnet, er spricht von Jesus mit 
einer Wärme und Begeisterung, daß ihm die Tränen in die Augen 
treten; Goethe, der kurz vor seinem Tode, nachdem er sein 
Menschenpaar im Kunstwerk doch wenigstens zur Erlösung geführt 
hatte, von sich sagte, er sei vielleicht der einzige Christ, 
wie ihn Christus haben wollte - dieser Goethe und mit ihm die 



Bruderschaft der ewig Fragenden wurde mir zum Inbegriff einer 
unsichtbaren Kirche, von der ich glaubte und hoffte, sie werde 
eines Tages vulkanisch durch Verkrustung und institutionelle 
Erstarrung brechen. 

Die Kunst bewies mit jedem Werke neu, daß es in menschlichen 
und historischen Angelegenheiten auch ohne Geheimnisse ging 
und daß sich menschliches Schicksal in strengster 
Gesetzmäßigkeit vollzog. Die Kunst brachte es fertig, Gewissen 
und Empfindung nicht durch moralische Imperative, sondern 
durch Anschauung zu erregen, ohne dabei das Gesetz des 
Denkens, die Logik, zu verletzen. Sie schenkte mir, was mir 
der Glaube schuldig blieb: den Frieden zwischen Gemüt und 
Vernunft. 

Dennoch wurde mir bald fühlbar, daß auch die Wahrheit der 
Kunst ihre Grenze hatte. Denn während die Kunst den Hunger 
nach einem kausalen Welt- und Selbstverständnis stillte und 
das Denken in historische und psychologische Kausalität 
einübte, trieb sie den Hunger nach metaphysischer Kausalität 
erst recht hervor. Es fehlte nicht an religiöser und 
naturphilosophischer Nahrung, die sich erbot, auch diesen 
Hunger zu stillen. Doch wurde ich, an welchen Tisch ich mich 
auch setzte, nirgends satt. 

Auf der Suche nach dem Wunder, das über den Glauben ging, 
erschloß sich mir damals stärker die eschatologische Seite des 
Evangeliums. Hatte nicht Christus selbst den Tröster, den 
Menschensohn, den Geist der Wahrheit verheißen, dem es 
bestimmt war, die Welt in einer Zeit größter Menschheitsnot in 
alle Wahrheit zu führen? 

Genau wie der Wahrheitsliebe Christi in der Kunst das 
menschliche Echo widertönte, so hatten die endzeitlichen 
Verheißungen des Herrn auch Spuren einer Reichserwartung in 
der abendländischen Geistesgeschichte hinterlassen. Diesen 
Spuren nachzugehen, den chiliastischen Gehalt, den ich im 
Kunstwerk von Wolfram von Eschenbach bis Thomas Mann 
investiert fand, auch nur anzudeuten, verbieten nicht nur die 
Rücksichten Ihrer Geduld gegenüber, sondern auch mein Wunsch, 
dem Ziel meines Briefes - Ihren Visionen - so rasch als 
möglich näherzukommen. Wenn ich dennoch meine an Offenbarung 
und Kunstwerk geläuterte und geschulte Erwartungsstimmung mit 
aller Kürze und Präzision umschreiben soll, dann wüßte ich 
nicht, wo ich hierfür bessere Hilfe finden könnte als beim 
ältesten Systemprogramm des deutschen Idealismus, das die 
Forschung der freundschaftlichen Zusammenarbeit zwischen 
Hegel, Schelling und Hölderlin zuschreibt und dessen letzte 
entscheidende Sätze ich hier zitiere: "... wir müssen eine 
neue Mythologie haben, diese Mythologie aber muß im Dienste 
der Ideen stehen, sie muß eine Mythologie der Vernunft werden. 



Ehe wir die Ideen ästhetisch, d.h. mythologisch machen, haben 
sie für das Volk kein Interesse; und umgekehrt, ehe die 
Mythologie vernünftig ist, muß sich der Philosoph ihrer 
schämen. So müssen endlich Aufgeklärte und Unaufgeklärte sich 
die Hand reichen, die Mythologie muß philosophisch werden, und 
das Volk vernünftig, und die Philosophie muß mythologisch 
werden, um die Philosophen sinnlich zu machen. Dann herrscht 
ewige Einheit unter uns. Nimmer der verachtende Blick, nimmer 
das blinde Zittern des Volks vor seinen Weisen und Priestern. 
Dann erst erwartet uns gleiche Ausbildung aller Kräfte, des 
Einzelnen sowohl als aller Individuen. Keine Kraft wird mehr 
unterdrückt werden, dann herrscht allgemeine Freiheit und 
Gleichheit der Geister. Ein höherer Geist vom Himmel gesandt, 
muß diese neue Religion unter uns stiften, sie wird das 
letzte, größte Werk der Menschheit sein."4 

Natürlich war mit dem Wiederaufleben einer elementaren 
Enderwartung sofort auch die Frage nach dem Wo und Wann 
wiedergeboren. Jesus hatte den Jüngern auf die Frage nach Zeit 
und Ort des Menschensohnes geantwortet: "Wo das Aas ist, da 
sammeln sich auch die Adler."5 "im Finstern wohnen die Adler" 
- singt Hölderlin in seiner Hymne Patmos - "wo aber Gefahr 
ist, wächst das Rettende auch". War es verwunderlich, daß ich 
mich unter dem Eindruck von totalem Krieg und 
Konzentrationslager, unter dem Alp von Hiroshima und Nagasaki 
fragte: Lebten wir nicht in dieser verfinsterten Welt, die 
sich aufzulösen, die an sich selbst zu verwesen drohte? Trug 
nicht unsere Zeit deutlich die verheißenen endzeitlichen Züge 
und Zeichen? 

Damals - es war im Frühjahr 1950 - stieß ich an einem Kiosk 
auf eine Zeitschrift, deren unscheinbare Aufmachung zu der 
Fülle der bunten Illustrierten kontrastierte. Die Zeitschrift 
hieß Gralswelt6, Titel und Signum - es war ein 
gleichschenkliges Kreuz im Ring - zogen mich an. Ich kaufte 
und las. Die kleine Schrift behandelte religiöse, 
weltanschauliche und philosophische Fragen. Ihre Autoren 
bezogen sich auf ein Werk mit dem Titel Gralsbotschaft7. 
Dessen Verfasser zeichnete mit Abd-ru-shin8. In jedem der 
Hefte, die ich mir in der Folge regelmäßig besorgte, stand ein 
Vortrag aus diesem Werk. Die Anregung weckte mein Verlangen, 
mehr von dem Verfasser zu lesen, als nur im vierwöchigen 
Rhythmus. 

Bevor ich mich jedoch in den Besitz des gesamten Werkes 
brachte, las ich in der Mai-Nummer der Gralswelt - Jahrgang 
1951 - Näheres über Person und Werk Abd-ru-shins. Ich besinne 
mich besonders eines Beitrages von Friedrich Rauber. Da hier 
ein Autor seine persönlichen Erlebnisse mit der Gralsbotschaft 
und dann auch seine Begegnungen mit ihrem Verfasser 



schilderte, erfuhr ich, daß das Werk in den zwanziger und 
dreißiger Jahren entstanden war. 1928 hatte sich Abd-ru-shin 
auf dem Vomperberg in Tirol niedergelassen. Dorthin war ihm 
ein Kreis von Menschen gefolgt, die in ihm den verheißenen 
Menschensohn erkannt hatten. Rauber berichtete von zahlreichen 
Personen, die im Umgang mit Abd-ru-shin hellsichtig geworden 
waren. Auch ihm selbst, der zuvor keine übersinnlichen 
Fähigkeiten an sich wahrgenommen hatte, widerfuhr es, daß er 
den vortragenden Abd-ru-shin in verklärter Gestalt wahrnahm: 
In ihm stand leuchtend ein gleichschenkliges Kreuz, über 
seiner Stirn trug er eine weiße Taube. 

So sehr mir die Wendung menschlicher Schicksale am Herzen lag, 
so lebhaft mich die Morgenröte des Geistes anrührte, solange 
sie  mir in opernhafter Distanz, säuberlich durch Rampe und 
Orchestergraben von meinem Ich geschieden, vorgeführt wurde, 
so vorsichtig und verschwiegen, ja scheu machte mich die sich 
andeutende Möglichkeit, daß das Spiel des Herzens 
fleischlicher Ernst werden könnte. So groß die Vorsicht war, 
das Interesse überwog. Und es wäre nicht nötig gewesen, die 
wundersamen Begebnisse aus der Feder eines 
Naturwissenschaftlers zu erfahren - Friedrich Rauber war Arzt 
- um mir den Wunsch zu vertiefen, nun endlich, statt 
gelegentlicher Kostproben, das ganze Werk kennenzulernen. 

Noch im Mai 1951 besorgte ich mir die drei Bände der 
Gralsbotschaft. Dabei vermied ich jeden persönlichen Kontakt 
zu Kennern und Lesern des Werkes. Denn, was mich, 
herausgefallen aus allen historischen Ordnungen und 
Konventionen, allein retten konnte, war nicht ein 
selbstvergessenes Eintauchen in eine Glaubensgemeinschaft, war 
nicht ein gläubiger Enthusiasmus für wunderbare Heilszeichen 
und war zuallerletzt die Rückkehr zu religiöser, 
wissenschaftlicher oder philosophischer Standpunktlogik, von 
der ich im weltoffenen, lebensvollen Medium der Kunst 
Befreiung gefunden hatte. Was mich retten konnte von allem 
mythischen, theologischen und empirischen Partikularismus, von 
aller theoretischen und dogmatischen Versteinerung des 
Bewußtseins, das war, um es mit Robert Musil zu sagen, "eine 
Übersicht der Gründe, der Verknüpfungen, der Einschränkungen, 
der fließenden Bedeutungen menschlicher Motive und Handlungen 
- eine Auslegung des Lebens".9 Gab es sprachgewordene 
Offenbarung in unserer Zeit, dann mochte sich ihre 
Göttlichkeit vor dieser Erwartung, dieser Sehnsucht erweisen. 

Die Lektüre war, bei aller Einfachheit der Sprache und 
Begriffe, anstrengend. Was ich hier fand, war kein 
spekulatives Gedankengebäude, kein philosophisches System, 
auch keine Schilderung von Lebensvorgängen in der sinnlichen 
Fülle ihrer Gestalt, wie es zum Wesen des geschichtlichen 



Kunstwerkes gehörte. Ebensowenig ließ sich der Inhalt der 
Bände mit akademischen Fachrichtungen eingrenzen. Und in einem 
Punkt unterschied sich das Werk grundlegend von jeder 
empirischen Wissenschaft: es machte nicht Halt an der Schwelle 
stofflicher Wahrnehmung, um dort die Grenze menschlichen 
Erkennens einzugestehen und den Leser in die Kompetenz der 
Religion, des Glaubens zu verweisen. Hier wurde die Schwelle 
zwischen Diesseits und Jenseits mit einer 
Selbstverständlichkeit überschritten, vor der okkultes Tasten 
als eine Form des Aberglaubens und dogmatischer Begrenztheit 
bloßgestellt war. Es war, mit Musils Worten, "eine Auslegung 
des Lebens". 

Das Wichtigste aber war mir die Tatsache, daß endlich meine 
Lebensfragen: die Fragen nach dem Schicksal des Menschen, nach 
seinem Woher und Wohin, nach seinem gestörten Verhältnis zur 
Gottheit, zum eigenen Ich und zur Umwelt geklärt wurden; daß 
ich mich in die Lage versetzt sah, aus dem übergreifenden 
Zusammenhang von Mensch und Schöpfung meine eigene kleine 
Gegenwart, d.h. mein augenblickliches Schicksal als ein durch 
und durch von mir selbst gewirktes Geschehen zu verstehen. 

Litt ich an meinen Lebensumständen, haderte ich mit 
Elternhaus, Beruf, mit Freunden, quälte mich der Abgrund 
zwischen Mann und Frau, war ich unzufrieden mit der 
Weltstunde, in die ich mich versetzt sah, trafen mich 
unerwartete Schicksalsschläge - die Gralsbotschaft gab den 
Zusammenhang zwischen Ich und Welt und zeigte, daß der Grund 
des Leidens beim Ich, nicht beim Du, lag. Schuld, die aus 
früheren Leben ihre Schatten über gegenwärtiges Existieren 
warf, blieb nicht mehr dunkles Fatum, dem sich der Mensch, 
mehr unfreiwillig als freiwillig, in Gottergebenheit zu fügen 
hatte, so, als habe er für fremde Sünde, vielleicht für die 
eines anonymen Urvaters Adam zu büßen - nein, am Inhalt der 
Gralsbotschaft wurde dem Bewußtsein fremdes und eigenes 
Schicksal transparent und diese Schicksalstransparenz gab die 
Möglichkeit zur wissend-überzeugten Wiedergutmachung. 

So war, was ich hier lernte, in erster Linie ein Anruf, das 
geschichtlich korrumpierte Ich zu regenerieren. Doch so sehr 
das Werk mit Mensch und Menschheit ins Gericht ging, dieser 
Anruf unterschied sich himmelweit von einem moralischen 
Imperativ, wie er einen Augenblick Gemüt und Gewissen 
ergreift, den Keim der Herzenserkenntnis hervorruft, den die 
Zweifelsucht des Verstandes im nächsten Augenblick wieder 
erstickt. Hier, im Lichte des in der Gralsbotschaft 
niedergelegten Wissens wurden Aufbrüche des Herzens im 
Verstand produktiv, wurden Synthese der Vernunft. Bei diesem 
Buch stießen Herz und Verstand an keine andere Grenze als an 
die der eigenen Heillosigkeit und Beschränktheit. 



Was sich hier Herz und Verstand an geistiger Nahrung 
einverleibten, ging buchstäblich viel zu tief ins schwache 
Fleisch und mobilisierte so nachhaltig den Kampf im Ich, daß 
ich darüber nicht nur die Frage: ist hier die Hand Gottes mit 
im Spiel, vergaß, sondern auch die drei Bände nach 
abgeschlossener Lektüre in die untersten Gefache meines 
Bücherschrankes verdrängte. 

Der Kampf um Erkenntnis und Korrektur der tief im Ich 
eingefleischten Hänge und falschen Tendenzen, währte mehrere 
Jahre. Wohl waren lange schon die weltlichen Götzen gestürzt, 
wohl lebte ich, was bürgerliche und religiöse Konventionen 
anlangt, nach der Hegelschen Jugendmaxime: "Frieden mit der 
Satzung, die Meinung und Empfindung regelt, nie nie 
einzugehn". Doch mußte auch der letzte Thron, den ich in mir 
errichtet hatte, noch zerbrechen: Damals hörte die Kunst auf, 
mir die Sinne zu erwärmen; und während ihr Gehalt unter dem 
selbstverwandelnden Einfluß der Gralslektüre immer mehr der 
Reflexion verfiel, suchte ich wie immer, wenn die innere Wüste 
wuchs, bei Christus Hilfe. 

Es war in der Weihnachtszeit 1956. Ich hatte angefangen, mich 
intensiver mit dem Leben Jesu zu beschäftigen. Über der 
Lektüre von Guardinis "Betrachtungen über die Person und das 
Leben Jesu Christi" - "Der Herr"10 erreichte die Verzweiflung 
über dem Menschenwissen ihren Höhepunkt. In diesem Augenblick 
brach die Erinnerung durch an jenes Werk, das fünf Jahre lang 
unangerührt im Schrank gestanden hatte. In wenigen Nächten 
verschlang ich den Inhalt der drei Bände, diesmal ohne alle 
Anstrengung, denn Herz und Verstand waren gleichermaßen 
beteiligt. Jetzt entfaltete das Buch eine befreiende Wirkung, 
und unentwegt war die Lektüre von dem freudigen Bewußtsein 
begleitet: Hier ist eine Tat von außerhalb der menschlichen 
Sphäre, hier streckt Gott einer verirrten Menschheit seine 
Hand entgegen. Jetzt wußte ich auch, weshalb die Wüste im 
Innern wachsen mußte: Wo göttliche Wahrheit wiederum den 
ersten Platz im menschlichen Bewußtsein verlangte, wo es die 
Wiederanknüpfung der Jahrtausende unterbrochenen gott-
menschlichen Beziehung galt, da mußten alle Throne stürzen, 
mochten sie auch auf die Wahrheiten der Kunst gegründet sein. 

Nach diesem Erlebnis stellte ich die drei Bände nicht wieder 
ins Regal zurück, sondern empfahl das Werk Freunden und 
Bekannten. 1958 suchte ich Kontakt zu anderen Leserkreisen des 
Werkes. Ein Jahr später kam ich im Verlauf dieser Begegnungen 
selbst auf den Vomperberg, von dessen Existenz und Bedeutung 
ich bereits im Bericht von Friedrich Rauber gelesen hatte. 
Damals nahm ich zum erstenmal an einer Gralsfeier teil, und 
hier erlebte ich, daß der Bildgehalt Ihrer 2. Vision: die 
Vereinigung aller Völker, Rassen und Konfessionen in 



gemeinsamer Gottanbetung im Zeichen der neuen Offenbarung 
keimhaft irdische Wirklichkeit war.11 

Keimhaft - denn es waren nicht mehr als einige tausend 
Menschen, die ihr Dasein auf neuen Erkenntnisgrund gestellt 
hatten und mit einer Gottanbetung ernst machen wollten, deren 
Kraft und Wahrhaftigkeit sich allein im Lebensalltag bewähren 
mußte. Standen diese Wenigen, die zudem fast über die ganze 
Erde verstreut waren, nicht in eklatantem Widerspruch zu dem 
universalen Heilsanspruch, den die Gralsbotschaft behauptete? 

Die Frage nach Zahl und Stärke mag Ihnen, wo es allein um 
qualitativ-geistige Probleme geht, als eine von Machtdenken 
beeinflußte Fehlleistung erscheinen. Wie dem auch sei die 
Diskrepanz war so auffällig, daß sich mein Denken 
unwillkürlich damit beschäftigte. 

Wie kam es, daß das Werk, trotz der Gewitter, die sich über 
der Menschheit entluden und fortwährend neu entladen, in den 
über dreißig Jahren seines Bestehens keine größere Verbreitung 
gefunden hatte? Wieviele Menschen in meiner Umgebung 
schleppten ihr Leben von einer inneren zur äußeren Katastrophe 
fort und gingen dennoch dem Werk, statt mit seiner Hilfe ihr 
Sein auf neuen Erkenntnisgrund zu stellen, mit einer 
unheiligen Scheu aus dem Weg? 

 

II  [Gralsbotschaft und "grüne Blätter der Erkenntnis"] 

Ich begann, mich eingehender mit den historischen, 
soziologischen und psychologischen Hintergründen zu befassen, 
vor denen sich das Offenbarungsereignis abgespielt hatte. 
Schon früher war mir, vor allem im Umgang mit der 
abendländischen Geistesgeschichte, klar geworden, mit welcher 
Ökonomie das Schicksal jeden Menschen an den Platz stellt, der 
seinem Entwicklungsstand, seiner geistigen Reife, seinen 
Talenten und seinen karmischen Bindungen genau entspricht; wie 
scharf also Ort, Zeit und soziologische Umstände der 
Persönlichkeit entsprechen, die darin erscheint. Am Beispiel 
großer Künstler, auch am Beispiel Christi, war mir längst 
aufgegangen, mit welch wunderbarer Präzision, mit welch 
optimalem Wirkeffekt die geistigen Einsätze im Feld der 
Geschichte getroffen sind. Daß die hier spielenden Gesetze 
geistiger Kommunikation, daß die wechselwirkende Kausalität 
ausgerechnet bei einem Lichtgesandten durchbrochen sein 
sollte, der diese selbst verkörperte und der Menschheit im 
sprachgewordenen Offenbarungswerk eröffnete, schien mir 
undenkbar. 

Es ist unmöglich, im Rahmen dieses Briefes die Gestalt einer 
Menschheitsgeschichte, wie sie sich im Umgang mit der 



Gralsbotschaft herausbildete, auch nur zu umreißen, um dabei 
jene Punkte sichtbar zu machen, wo allein göttliche Einbrüche 
und Einwirkungen mit den Bewegungen des geschichtlichen 
Prozesses geistig sinnvoll vermittelt erscheinen. Einige 
Symptome müssen ausreichen, das Werk der Gralsbotschaft und 
die Gestalt ihres Verfassers historisch verständlich zu 
machen, um damit wenigstens notdürftig die Brücke 
herzustellen, die meine folgenden Erfahrungen mit Ihrer 
dritten Vision verbindet. 

Sooft im Laufe der Geschichte die Herrschaft einer 
Gesellschaftsschicht sich erschöpfte, befreiten sich in der 
Zersetzung äußerlicher Bewußtseinsschichten tiefere 
Quellbereiche des inneren Seins. Diese Ströme unterdrückter 
Heilserwartung zu artikulieren, waren Künstler berufen, die 
mit einem Überschuß an geistiger Reife in diese Zeit 
inkarnierten. So waren Goethe und Mozart die Verlautbarer 
jener Hoffnungen, die das sterbende Ancien régime freisetzte. 
Als dem Bürgertum des ausgehenden 19. Jahrhunderts inmitten 
der Todesahnung die Hoffnung tagte, war es, um gleich den 
Größten zu nennen, Richard Wagner, der den Hoffnungsgehalt der 
Zeit im Kunstwerk auskristallisierte. Das Festspielhaus in 
Bayreuth, Symbol dieser Erlösungshoffnung, stand kurz vor der 
Fertigstellung, als in Bischofswerda in Sachsen jener Mann 
geboren wurde, der später, zwischen den beiden Kriegen, unter 
dem arabischen Pseudonym Abd-ru-shin, Sohn des Lichts, das 
Werk der Gralsbotschaft schreiben sollte. 

Wer heute in einer Kulturgeschichte die Ereignisse des Jahres 
1875 nachschlägt, wird nach Abd-ru-shin oder Oskar Ernst 
Bernhardt, wie er mit bürgerlichem Namen hieß, vergeblich 
suchen. Statt dessen findet er so vertraute Namen wie Thomas 
Mann, Rilke, C. G. Jung und Albert Schweitzer, die in den 
Jahren tiefster Menschheitsdämmerung zum Inbegriff wurden für 
Wahrheit in Wissenschaft, Kunst und Humanität. Daß sich im 
gleichen Jahr der Arbeiter, der aus dem gesellschaftlichen 
Unterbau zur Herrschaft drängte, mit der Gründung der 
sozialistischen deutschen Arbeiterpartei eine handlungsfähige 
Spitze gab, mag in geistigem Zusammenhang unerheblich 
erscheinen. Und doch lag hier der Keim für die 
gesellschaftlichen und sozialpolitischen Auseinandersetzungen, 
die nach dem ersten Weltkrieg in Deutschland zeitweise in 
offene Anarchie übergingen. In ihrem Verlauf stürzten die 
letzten Throne, an die das Bürgertum sich noch klammerte. 

Der Kunst dieser bewegten Zeit war es vorbehalten zu zeigen, 
daß sich hier mehr vollzog als nur die Ablösung des Bürgers 
durch den Arbeiter, als nur der Untergang einer bürgerlichen 
Moral und Wertwelt: In der Flucht der Stile war der 
Expressionismus letzte Station. Während dieser letzte 



abendländische Stil die Auflösung des geschichtlichen 
Gestaltbewußtseins demonstrierte, drängte das funktionelle 
Denken der Naturwissenschaft an die Grenzen der erforschbaren 
empirischen Wirklichkeit vor und mündete dort in große 
metaphysische Fragezeichen. So groß die wissenschaftlichen und 
technischen Hilfsmittel waren, die sich zur Daseinsbewältigung 
anboten, niemals zeigte sich eine Epoche unfähiger, sich ihrer 
segensreich zu bedienen, als die der zwanziger Jahre. 
Enttäuscht vom Fortschritt und der Tatsachenwissenschaft, 
verlassen vom Künstler, der das Dasein nicht mehr verklärte, 
doch nicht mehr fähig und bereit, zum Glauben der Väter 
zurückzukehren, wälzte sich Mitteleuropa und insbesondere 
Deutschland in einer Agonie, in der kühnste Hoffnung und 
abgrundtiefe Verzweiflung sich ablösten. "Es ging damals 
wirklich ein Strömen durch unser Volk, wie im Frühjahr die 
Wasserläufe eines Landes in Bewegung kommen; die Zeichen 
standen auf Ankündigung eines Neuen, es konnte sich Gutes und 
Schlimmes unter diesem Zeichen erheben". Die Stimme Bernt von 
Heisselers ist nur eine im Chor der Zeitgenossen. 

In dieser Zeit, im Jahr 1923, schrieb Abd-ru-shin die ersten 
Vorträge der Gralsbotschaft. 1924 übersiedelte er nach Bayern; 
dann, 1928, in die Tiroler Berge. Hier entstand bis 1937 
Vortrag auf Vortrag. Und hier suchte sich eine kleine 
Menschengemeinschaft, das Vorbild Abd-ru-shins vor Augen, zum 
Modell einer befriedeten, nach göttlichem Willen lebenden 
Gesellschaft, zum Keim eines "Germanien" auszubilden, das - 
wie Hölderlin es prophetisch sah - berufen war, in einer Zeit 
größter Menschheitsnot "wehrlos Rat (zu geben) rings den 
Königen und den Völkern." 

Germania - "Du bist es, auserwählt, alliebend und ein schweres 
Glück bist du zu tragen stark geworden". Wenige Menschen 
erkannten damals die Stärke, die in der eingestandenen 
Schwäche, in der Demut vor Gottes Willen liegt; wenige 
entschieden sich für das "schwere Glück", ihr persönliches 
Dasein vor Gott zu verantworten und an göttlicher Wahrheit neu 
und dauerhaft zu ordnen. Vor die geschichtliche Entscheidung 
gestellt: Kampf um die Rettung des Ich oder bequeme, 
verantwortungslose Flucht ins Kollektiv - wählte die Mehrzahl 
den blinden Gehorsam, wählte die Wollust rassischen 
Auserwähltseins, einen letzten Enthusiasmus zum Tode. Dem 
braunen Regime, das Gewalt und Unterdrückung, Blut und Terror 
an die Stelle von Erkenntnis und innerer Größe setzte und sein 
Volk mit den sinnentleerten Begriffen eines tausendjährigen 
Reiches auf Erden verführte, war Abd-ru-shin, der wirkliche 
Herr der neuen Zeit, im Wege. Im Jahr 1938, unmittelbar nach 
dem Anschluß Österreichs an das Deutsche Reich, fiel die 
Gralssiedlung auf dem Vomperberg der SA zum Opfer. Die 



Bewohner wurden vom Berge vertrieben, die Siedlung mit allen 
ihren Einrichtungen beschlagnahmt, enteignet und in eine 
Gauschulungsburg umgewandelt. Abd-ru-shin selbst wurde zuerst 
inhaftiert, dann interniert. Jeder Kontakt mit seinen 
Anhängern, jede Arbeit an seiner Aufgabe wurde ihm untersagt. 
1941, als sich das deutsche Volk, von Aberglauben verführt, 
auf dem Höhepunkt blutiger Triumphe wälzte, als ein 
ideologischer Wahnsinn ohnegleichen nach Rußland, Afrika und 
Amerika griff, starb, zu völliger Untätigkeit verurteilt, in 
Kipsdorf im Erzgebirge der Mann, der dem deutschen Geist und 
der Welt in der Stunde größter Not zur Hilfe gesandt war. 

Natürlich trat angesichts dieser völkischen Tragödie sofort 
die Frage heran: Welche Rolle spielten in diesem Geschehen die 
christlichen Kirchen? Jesus hatte, wo immer er bei den Jüngern 
auf Fragen nach der Zukunft stieß, den "Tröster", den "Geist 
der Wahrheit", den "Menschensohn" verheißen. Die Offenbarung 
deutete auf den "König aller Könige", auf das "Wort Gottes"; 
und die alten Schriften waren voll von Gleichnissen und 
Zeichen für die Zeit des Retters. Auch gab es in der 
katholischen Kirche selbst eine prophetische Tradition, die, 
soweit ich sehe, mit dem "Sonnenwunder" von Fatima 1917, also 
etwa sechs Jahre bevor Abd-ru-shin bewußt in seine Aufgabe 
eintrat, zu einem erschütternden Abschluß kam. 

Weder Zeichen am Himmel noch die Zeichen der Zeit - der Abbau 
einer hierarchisch gestuften patriarchalischen Weltordnung - 
konnten den Gläubigen und Kirchen ihre eschatologische Aufgabe 
in Erinnerung bringen. "Beschließt einen Rat und es werde 
nichts daraus, beredet euch und es bestehe nicht, denn hier 
ist Immanuel"12; die Zeichen der Ratlosigkeit, die Jesaia für 
die Zeit eines göttlichen Helfers prophezeite, waren 
weltgeschichtliche Realität. Dennoch hielten die Kirchen daran 
fest, daß mit Christus, dem Gottessohn, alle der Geschichte 
von oben zugedachte göttliche Offenbarung abgeschlossen sei. 
Mochte auch die theologische Forschung sich immer wieder an 
dem Dualismus zwischen Gottessohn und Menschensohn entzünden, 
die offizielle Lehrmeinung hatte beide Namen mit der Gestalt 
Christi verbunden. Unter diesen Umständen blieb vor den 
Lehrgebäuden der Kirchen jeder Chiliasmus, jede das Leben auf 
der Erde heiligende Gotterwartung in der Zeit Christus- und 
Glaubens-feindliche Häresie. 

Diese Haltung war auch der Grund dafür, daß die Kunst von der 
Kirche sich emanzipieren und ein reicher Strom an Erwartung 
und Erneuerung außerhalb der orthodoxen theologischen 
Traditionen in nahezu fortgesetzter Anfeindung seinen Lauf 
durch die Geschichte nehmen mußte. Theologisch maskiertes 
Machtstreben hatte das Lebenswerk Christi nach der 
pädagogischen Maxime verbessert, daß geistige Unmündigkeit 



leichter zu regieren ist als eine am ganzen und unverbogenen 
Gehalt des Evangeliums immer neu erweckte fragende Erwartung. 
Dostojewski hat, wie kein anderer, diese luziferische 
Pädagogik theologischen Machtstrebens mit erbarmungsloser 
Wahrhaftigkeit entlarvt. 

Aus der Saat einer Parusieverlegung ins Jenseits, aus der Saat 
einer geschichtelangen irrationalen Heilsvertröstung ging in 
unserem Jahrhundert die blutige Ernte auf. - Zwar ließen sich 
die untergründigen Erwartungsströme in einer von 
Gerichtsgewittern erfaßten Zeit nicht länger theologisch-
moralisch bändigen und unterdrücken. Doch als sie im 
Deutschland der zwanziger Jahre auf breiter Front 
hervorbrachen, waren sie ungeklärt, es fehlte ihnen Inhalt und 
Ziel. In dieser, weniger von Erwartung als von Verwirrung 
gekennzeichneten Lage  drangen nur wenige Menschen bis zu Abd-
ru-shin und seiner Botschaft vor. Die Massen suchten Hilfe bei 
Hitler, der mit den Begriffen des tausendjährigen Reiches, die 
in der Luft lagen, geistige Erhebung in eine rassisch-
völkische pervertiert hatte. 

Damals überlebte sich auf breiter soziologischer Grundlage die 
theologische Vertröstung, daß passiv-blindes Leiden an dieser 
Welt am Jüngsten Tage der Erlösung anschlage. Jetzt rächte 
sich, daß die Massen jahrhundertelang zu einem ich- und 
verantwortungsflüchtigen, obrigkeitshörigen Erlösungs- und 
Leidenskult erzogen wurden, mit dem die Mächtigen ihre Throne 
verteidigten. Unterirdische, moralisch-theologisch 
kanalisierte Affektströme zerbrachen ihre Fesseln; und unter 
Hitlers kollektiver Herrschaftsideologie wurden die 
Ressentiments, wurden die Minderwertigkeitsgefühle eines 
ganzen Volkes empirisch-politisch, fanatisch und militant. Der 
politische, ideologisch-propagandistische und militärische 
Aufwand, mit dem sich das deutsche Volk das aufbrechende 
Gewissen, den geschichtlichen Zwang zu elementarer 
Selbstbesinnung vernebelte und gegen das fordernd in der Zeit 
stehende göttliche Heilsereignis eine Front der 
Wahrnehmungsabwehr aufbaute, brachte fünfzig Millionen 
Menschen den Tod, legte halb Europa in Trümmer. Es ist von 
tragischer Paradoxie, daß die Beseitigung dieser Trümmer, daß 
der Wiederaufbau Europas der menschlichen Flucht vor Gott und 
Seiner Botschaft einen erneuten Ausweg bot. 

Damit nicht genug: Das Grauen, das der Faschismus hinterließ, 
trübte den Blick der Menschheit auch für die Tatsache, daß all 
das weltliche Elend, das in unserem Jahrhundert sich über 
Europa entlud, aus einer Seelenverfassung kam, die sich unter 
geistlicher Herrschaft entwickelt hatte. Ihre dritte Vision13 
ruft uns diese Tatbestände mit einem Bild in Erinnerung, das 
an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig läßt: "Ich spürte", 



sagen Sie, "daß mir die rätselhafte Bedeutung des Wunders von 
Fatima offenbart werden sollte. Ich erblickte den Thron des 
Papstes, doch er war leer. Seitlich im Bilde zeigte sich mir 
ein Papst, dem das Blut übers Gesicht lief und über die linke 
Schulter tropfte". 

In einer Zeit, da die Gottheit selbst in die Geschicke der 
Menschheit eingreift, da "der Menschensohn", wie Henoch 
prophezeit, "die Könige und die Mächtigen aufscheuchen (wird) 
von ihren Lagern und die Gewaltigen von ihren Sitzen"14 - in 
dieser Zeit ist geistig kein Platz für einen Stellvertreter 
Christi. Hätte die weltliche, erst recht aber die geistliche 
Macht die Zeichen der Zeit erkannt, wäre sie der Christenheit, 
ja der ganzen Menschheit, in der Erwartung und Aufnahme der 
neuen Offenbarung vorangegangen, brauchte bei dieser Ablösung 
menschlicher Macht durch göttliche Herrschaft kein Blut zu 
fließen. Nur blindes, gottfeindliches Festhalten an überlebten 
Formen menschlicher Herrschaft zieht den Zwang zu einer 
gewaltsamen Entthronung herbei. 

"Grüne Blätter der Erkenntnis kamen von oben herabgeschwebt 
und verstreuten sich im Niederfallen. Ich sah, wie sich Hände 
nach dem Thron ausstreckten, aber dort saß niemand." Daß die 
Massen nach dem leeren Thron die Hände ausstrecken, hat keinen 
anderen Grund als Jahrtausende währende Gewöhnung. Seelische 
Unselbständigkeit und blinde Autoritätsgläubigkeit, zu der die 
abendländische Menschheit seit der Auflösung des römischen 
Kaiserreichs unter Mißbrauch der Lehre Christi dressiert 
wurde, überleben das Ende der geistlichen Tyrannis, die ihre 
innere Halt- und Ratlosigkeit, die ihr Entthrontsein hinter 
den mächtigen Fassaden einer geschichtlich gewachsenen 
Institution zu verbergen sucht. 

Alle die Menschen, die sich ihre eigene kreatürliche 
Ausweglosigkeit nicht eingestehen wollen, die davor 
zurückschrecken, die Fassaden, die Panzer überlebter 
Konventionen in ihrem Innern zu sprengen, die immer noch ihre 
falschen Hoffnungen an falsche Throne hängen, versäumen die 
göttliche Gabe, die göttliche Wahrheit, die in Gestalt von 
grünen Blättern der Erkenntnis von oben herabschwebt. 
Seelische Bindungen: Gewohnheit, Bequemlichkeit, falsche 
Erlösungshoffnungen, die sich sinnfällig in der Horizontalen, 
in der Bewegung der Hände zum Thron hin ausdrücken, verhindern 
das Freiwerden des Einzelmenschen für den Anruf Gottes, 
verhindern die Einsicht, daß nur in einer neuen, bedingungslos 
vertikalen und personalen Beziehung des Menschen zum Licht die 
grünen Blätter der Erkenntnis entdeckt und aufgenommen werden 
können. 

Diese horizontalen Bindungen, aus denen sich alle die 
vielbeklagten Massenphänomene unserer Zeit erklären lassen, 



sind die Ursache, daß die grünen, lebenspendenden Blätter von 
oben - und es ist aufschlußreich, daß die ersten Aufsätze der 
Gralsbotschaft tatsächlich in grünen Heften mit dem Titel 
"Gralsblätter" erschienen - fast unerkannt blieben und 
zunächst nur von den Wenigen entdeckt wurden, die, über jeder 
weltlichen Instanz verzweifelt, ihrem Suchen eine neue, die 
vertikale Richtung gaben. Die Vielen dagegen verliehen in der 
Anbetung falscher Throne der Lichtfeindlichkeit Nahrung und 
Kraft, den Weg des Lichtgesandten, der die Blätter der 
Erkenntnis unter die Menschen zu bringen hatte, zu 
durchkreuzen und zu erschweren. Unter diesen Umständen wurde 
der irdische Lebensweg Abd-ru-shins zu einem Leidensweg. Damit 
erklärt sich die zerschlissene und beschmutzte Kleidung jenes 
göttlichen Kindes, das Ihnen und durch Sie der Menschheit von 
einem königlichen Paar, das aus der Sonne trat, in der vierten 
großen Vision15 am 5.2.1962 gezeigt wurde. 

 

III  [Der Lichtgesandte und "die neue Sonne"] 

Um Ihre Vision auch nur in groben Umrissen zu verstehen, sind 
einige Vorbemerkungen nötig. - 

In großen Schöpfungszusammenhängen ist in der Gralsbotschaft 
beschrieben, wie der Menschensohn im Schutz eines mit 
göttlicher Kraft geladenen Sternes in die stofflichen Bereiche 
der Schöpfung vordringt, um dort, unter dem anziehenden Druck 
dieser Lichtkraft die Reinigung zu erzwingen.16 Ein geistiger 
Vorgang, ähnlich dem, der die Geburt Christi vorbereitete und 
begleitete. Mit dieser neuen "Sonne", mit diesem in die 
Schöpfung vorgetriebenen Stützpunkt des Menschensohnes beginnt 
Ihre Vision. "Direkt über dem Horizont aber stand die Sonne, 
und es ging eine Helligkeit davon aus, wie Sie sie noch nie 
zuvor erlebt hatten, sie glühte wie ein goldener Ball, nach 
allen Seiten versprühte der Himmelskörper seine glänzenden 
Strahlen und es war, als würde die Erde magnetisch angezogen." 

Daß Ihnen der Gottgesandte als Kind gezeigt wird, weist darauf 
hin, daß sein Erdenweg der geringe Anfang, der bescheidene 
Beginn seiner eigentlichen endzeitlichen Mission war. Auch 
soll seine Sohnschaft damit zum Ausdruck kommen. 

"Die zerlumpte und schmutzige Kleidung (des Kindes stand) im 
krassen Gegensatz zu der prunkvollen Aufmachung des 
königlichen Paares." Diese Ärmlichkeit der äußeren Erscheinung 
stand aber erst recht im Gegensatz zur inneren Wesensart des 
Knaben, denn "die Augen des Kindes waren allwissend, sie waren 
voller Weisheit und Erkenntnis". 

Dieser Zwiespalt erklärt sich zwanglos aus dem Erdenleben Abd-
ru-shins. Um als Mensch unter Menschen eine Zeitlang über die 



Erde gehen, menschliches Tagewerk erwählen und menschliches 
Schicksal teilen zu können, mußte sich Abdru-shin viele 
stoffliche Umhüllungen, Gewänder umlegen, um aus seiner 
geistigen Lichtwelt, seiner Sonne, dem neuen Bethlehemsstern, 
auf die Erde herabsteigen zu können. Aus dieser stofflichen 
Umhüllung, aus dieser schlichten menschengleichen Gewandung 
leuchtet strahlend der Kern göttlicher Allwissenheit. - So war 
der Zustand, als der Fuß des Gottgesandten die Erde betrat. 

Die Tatsache, daß diese einfache Gewandung des Lichtgesandten 
nach dem Verlassen der Erde in schmutzigem, abgerissenem 
Zustand gezeigt werden muß, erklärt ein Blick auf den 
irdischen Leidensweg Abd-ru-shins. Übel aufgenommen von einer 
Menschheit, die es verlernt hatte, Gott die Ehre zu geben, 
die, wie es Jesu Gleichnis von den Weingärtnern schildert, das 
Erbe des Sohnes an sich bringen wollte, wurde er mit 
menschlichem Schmutz beworfen, hatte leibliche Verfolgung und 
moralischen Mord zu erleiden. So zeigt sich sein Gewand 
schmutzig und zerschlissen, zeigen seine Seelenhüllen die 
Wunden an, die ihm die Menschheit riß in lichtfeindlicher 
Einstellung. 

Göttliche Allweisheit, im Kern unverletzlich, äußerlich unter 
die Wegelagerer geraten - so wurde Ihnen das Bild jenes 
göttlichen Sendlings gezeigt, der mit seinem Erdenlauf das 
Schwerste seiner Mission, nämlich die Blätter der Erkenntnis, 
das Schöpfungsgesetz der Gralsbotschaft unter die Menschen zu 
bringen, erfüllt hatte.17 

Dieses Schwerste lag ursprünglich, als im Licht der 
menschliche Sturz noch nicht in seiner ganzen Tragweite 
vorhergesehen werden konnte, nicht im göttlichen Heilsplan. So 
schildern uns die biblischen Schriften das Kommen des 
Menschensohnes vorwiegend als kosmisches Ereignis: wie er in 
den Wolken erscheint, Luzifer bindet und die Schöpfung für die 
geistige Zeit von tausend Jahren als ein König aller Könige 
regiert. Erst in der höfischen Dichtung des frühen 
Mittelalters,- die Wagner um die Verführungsgestalt der Kundry 
erweiterte, nimmt die Doppelaufgabe des Lichtgesandten 
deutliche Umrisse an. In der Gestalt des Parzival ist uns ein 
reiner Ritter geschildert, der als Mensch unter Menschen durch 
schwere irdische Mühsale geht. Im Augenblick, da er von 
Kundry, der von Klingsor-Luzifer verführten Frau zu weltlicher 
Minne verführt werden soll, erkennt er seine Mission. Er 
entwindet Klingsor den Speer göttlicher Macht und heilt damit 
die Wunden jenes Teiles der Menschheit, der, wie der leidende 
Amfortas, seiner harrte. Das Ihnen gezeigte Kind war Parzival 
- Abd-ru-shin nach seiner qualvollen irdischen Wanderung.18 

Ihre Vision beschreibt nun den zweiten Teil der Aufgabe: 
"Abermals wandten Sie Ihren Blick dem Kinde zu: es war 



mittlerweile zum Mann herangewachsen, und das schmale Kreuz, 
das sich über ihm herauskristallisierte, nahm immer größere 
Gestalt an, bis es die gesamte Erde in allen Richtungen 
umspannte. Zu gleicher Zeit aber knieten um ihn Menschen 
jeglicher Rasse, Religion und Hautfarbe nieder und hoben in 
ehrfürchtiger Anbetung die Arme". - Ich habe Abd-ru-shin auf 
seinem irdischen Weg nicht persönlich erlebt. Den bei ihm 
wahrgenommenen Zeichen seiner göttlichen Sendung würde ich 
vermutlich skeptisch, wenn nicht ungläubig gegenübergestanden 
haben, hätte mich nicht die Kenntnis der Gralsbotschaft den 
Wahrheitsgehalt der Zeichen am eigenen Leibe erfahren lassen. 
Dieses Kreuz der gleichen Balken kannten nicht nur alle alten 
Völker und Religionen, die in Ahnung und Schauung göttlicher 
Wahrheit nahekamen - auch in den christlichen Kirchen 
dominierte es, bis es vom sogenannten Leidenskreuz überlagert 
wurde. Es ist das gleiche Kreuz, das die moderne Mikro-Physik 
Ihres Landes vor wenigen Jahren in einer extremen 
Versuchsanordnung als das die stoffliche Welt geistig 
konstituierende Prinzip sichtbar machen konnte.19 Der Sieg 
dieses Kreuzes, das gleichzeitige Erwachsenwerden des 
göttlichen Kindes, das Durchbrechen seines inneren 
Wesenskernes, seine Verklärung in Macht und Herrlichkeit - 
dieser Heilsprozeß ist Ihnen bildhaft gezeigt worden. 

Die wohltätig belebenden Wirkungen der göttlichen Kraft auf 
die von Egoismus und Gruppeninteressen gefangenen Geister 
haben Sie am Schluß Ihrer Menschensohn-Vision, als Sie sich in 
die Schar der Anbetenden einfügten, selbst erfahren: "Ich kam 
mir vor wie ein winziges Samenkorn, das sproß und wuchs, doch 
war ich nur eins unter Millionen ähnlicher Samenkörner". Und 
Sie fühlten instinktiv: Diese Demut vor der Allmacht Gottes, 
eins mit dem Wiederempfang schöpferischer Fruchtbarkeit, ist 
"der Beginn aller Weisheit". 

 

IV  [Königin und Weiblichkeit] 

Die Zweiteilung in der Aufgabe des Menschensohnes: einmal der 
irdische Lebensweg und die Offenbarung im Menschenwort, dann 
die daran sich anschließende geistige Inbesitznahme der Erde 
im Zeichen des Kreuzes, erschöpft den Bildgehalt Ihrer Vision 
nicht. Vor allem das Schicksal der Königin, die nach dem 
Herzeigen des Knaben, auf dem Weg zurück in die Jahrtausende, 
einem tätlichen Angriff ausgesetzt ist, besitzt einen 
zentralen Stellenwert im Ring Ihrer Visionen. 

Sie sehen die Königin, nachdem sie ihr Geschenk an die 
Menschheit, das allwissende Kind, dargereicht hatte, 
"davonschreiten, tausende Meilen hinweg in die Vergangenheit. 
Die Königin verhielt im Dahinschreiten neben einem großen 



braunen Wasserkrug und als sie sich bückte, um mit den Händen 
Wasser zu schöpfen und zu trinken, stieß jemand ihr einen 
Dolch in den Rücken". 

Was will uns dieses Bild sagen? Ein kurzer Vorgriff auf das 
"Kind der Liebe", jenes kleine Mädchen, das Ihnen in der 
letzten Vision anvertraut wird, erleichtert uns das 
Verständnis für das Geschehen um die Königin. 

Dieses Kind, umgeben von fließenden, quellenden Wassern, badet 
im Element des Geistes, lebt im Stande steter Erneuerung und 
Wiedergeburt; es schwimmt im geistigen Strom der Unschuld, 
denn die Wasser, die es umgeben, sind kristallklar. Dieses 
Kind der Liebe kennt keine Tabus, keine Verdrängungen; 
Bewußtes und Unbewußtes sind in Harmonie. Dieses Kind lebt in 
existentieller Sympathie mit allen geistigen Kräften, die der 
Schöpfer in seine Welt ausgegossen hat. Es verkörpert eine 
gottgewollte Weiblichkeit, die - dem Herzen der Schöpfung 
näher als der Mann - den ruhenden geistigen Pol bildet in der 
Flucht männlichen Tatendranges. So unschuldig wie weise, so 
heiter wie selbstbewußt, nimmt dieses Kind der Liebe, um mit 
der Offenbarung zu reden, das Wasser des Lebens umsonst.20 

Die Lichtgestalt der Königin verläßt ihren reinen Sonnenort, 
schreitet in die Jahrtausende zurück, um uns zu zeigen, wie 
anders es um die geschichtliche Weiblichkeit bestellt ist. 
Hier, in der menschlichen Geschichte, sucht die Königin 
vergebens nach den lebendigen Geistquellen, nach den Wassern 
des Lebens, die in Strömen die Schöpfung durchfluten. Der Krug 
ist ein uraltes Symbol für das weibliche Selbst. In seiner 
starren Wandung ist der Geist gefangen. Mit der Geste des 
Wasserschöpfens und Trinkens ist angedeutet, wie die 
Lichtgestalt der Königin den Kontakt, die lebendige Verbindung 
sucht zu einer Frau, die den geistigen Haushalt ihres Seins 
veruntreut hatte und den Geist unter einer zur Wandung des 
Kruges erstarrten Seelenhülle gefangen hielt. Diese Frau, die 
in dem selbstischen Wahn, aus den Inhalten ihres eigenen 
Bewußtseins leben zu können, zugleich mit Gott ihre 
Geschöpflichkeit geleugnet hatte, war nicht mehr offener 
Kristallisationspunkt geistiger Kräfte, von denen sie lebte, 
an denen sie wuchs, sondern gottabgewandter Mittelpunkt der 
Welt. 

Wir wissen heute, daß im Altertum das Wachstum der 
synthetischen Bewußtseinskräfte der Frau stagnierte. Um ein 
weibliches Selbst, das narzißtisch vom Vorrat verschütteter  
Geisteskräfte lebte, bildeten sich die großen mythischen 
Mutterreiche, die sich in träger Wiederholung ihrer kultischen 
und kulturellen Inhalte durch die Jahrtausende unserer 
Frühgeschichte schleppten. Im Wiederholungszwang wuchs die 
Langeweile; die weibliche Seele verlor ihren geistig 



beherrschenden Einfluß auf einen männlichen Intellekt, der 
sich vom Diener des Geistes zu seinem Herrn aufschwingen 
konnte. Der Vater wurde der neue Götze, der statt der Mutter 
an die Stelle der Gottheit trat. An ihm fand die Frau einen 
neuen Herrn, der sie aus einer verbrauchten Selbstherrschaft 
in äußere Dienstbarkeit und Sexualknechtschaft führte. Dieser 
Mann, der, wie der Drache den verborgenen Schatz, wie der 
Zauberer die verwunschne Prinzessin, den Besitz der Frau 
bewachte, er führte den Dolchstoß gegen die Königin, die sich 
den verschütteten, verstandlich überwucherten Geisteskräften 
der Frau helfend zu nahen  versuchte. Der Dolch ist das 
phallische Symbol, mit dem ein autonomer männlicher Intellekt 
seinen Sexualbesitz, der gleichzeitig Grundlage und Inbegriff 
seiner gottfeindlichen Weltherrschaft ist, gegen jede 
seinsoffene Hilfe von außen mit allen Mitteln der Hinterlist 
verteidigt. 

 

V  [Substanzverlust väterlicher Autorität] 

Die Lehre, die uns die Königin erteilen will, findet ihre 
konsequente Fortführung in der Kaiservision.21 "Vor 
kannelierten Marmorsäulen saß auf einem Thron ein römischer 
Kaiser, von unermeßlicher Helligkeit angestrahlt." In dieser 
Gestalt, die den selbstherrlichen Reichtum eines von 
männlichem Machtstreben beherrschten Geschichtsäons 
symbolisiert, hat sich das Versprechen erfüllt, das die 
Schlange im Paradies dem Menschenpaar einst gab: sicut eritis 
deus - im Tempel, einst der Ort, wo die Gottheit der 
anbetenden Menschheit segnend erschien, saß nun der Mann, der 
Kaiser, im hellen Licht eines Verstandes, der die Herrschaft 
über die Welt erlangt hatte. "Er schleuderte mit viel Energie 
und Kraft Nahrungsbrocken in Richtung einer in weiter Ferne 
harrenden Schar zerlumpter Barbaren. Die Horden kamen 
allmählich näher und griffen die zerstreuten Leckerbissen auf; 
immer noch prangte der Palast in strahlendem Licht". Da 
bemerkten Sie, "daß der Kaiser nicht mehr so bedacht und 
schwungvoll warf, so daß einiges sogar zu seinen Füßen 
niederfiel; schließlich fielen die Barbaren wie ein 
Heuschreckenschwarm über den Palast her und vernichteten 
radikal alle Spuren von Kultur und Bildung, die er verkörpert 
hatte". Das Erlahmen der Schleuderkraft, d.h. der Schwund an 
Vitalität, ebenso der Verlust der Zielvorstellung, d.h. der 
Abbau an intellektueller Konzentration - beides sind 
psychologisch und soziologisch typische Phänomene, die sich 
auf allen Höhepunkten patriarchalischer Machtentfaltung mit 
strenger Regelmäßigkeit in der Geschichte wiederholen. Denn 
Erschöpfung und Ziellosigkeit sind die Kainszeichen jeder 
autonomen, gott- und geistfeindlichen Menschenherrschaft. 



Die Schar zerlumpter Barbaren, die angesichts der immer 
wahlloser verstreuten Brocken dem Thron näher und näher kamen, 
um zuletzt, als dem Kaiser die Schleuderkraft völlig erlahmte 
und die Brocken direkt am Thron niederfielen, wie ein 
Heuschreckenschwarm darüber herzufallen und alle Spuren von 
Kultur und Bildung zu vernichten, dürfen wir dem leuchtenden 
Kaiserthron nicht in naiver Schwarz-Weißmalerei 
gegenüberstellen. Diese Menschen, Barbaren, wie wir leichthin 
sagen, haben bereits zu früheren Zeitpunkten einer gottlosen 
Geschichte das Gesetz patriarchalischer Selbstauflösung an 
sich erfahren müssen und betreiben in später Stunde, tatenarm, 
allein auf die Gewalt ihrer Zahl vertrauend, aus dem sozialen 
Unterbau eines Volkes oder der Völkergemeinschaft den Sturz 
der letzten Throne. 

Eine Humanität, die hinter der fordernden Geste des 
Hungernden, des Unbehausten und Unbekleideten die innere 
Haltung, Schuld und Schicksal nicht erkennen kann, die das 
Individuum in seine unterentwickelte Lage geführt haben; ein 
Erbarmen, das den Anblick selbstverschuldeter Armut nicht 
erträgt und vom Allheilmittel Geld humanisierende Wirkung 
erhofft, wie sie primär nur eine an den "grünen Blättern der 
Erkenntnis" orientierte Selbstbesinnung und Sinnesänderung 
herbeiführen kann - diese Caritas aus Schwäche, diese blinde 
Kompensation eines von falschem Wohlstand bedrängten Gewissens 
führt in den Ausgleich aller Differenzen der Person, der 
Kultur, der Bildung und des Besitzstandes - überantwortet eine 
spätpatriarchalische Welt dem Taumel zwischen Diktatur und 
Anarchie. Diese Caritas ist der direkteste Weg in den Abgrund 
der Geschichtslosigkeit. 

Es ist verständlich, daß sich Ihnen angesichts der 
bedrohlichen Lage Ihrer Nation diese Vision mit den 
selbstmörderischen Tendenzen zeitgenössisch-blinder 
Entwicklungshilfe verbindet. In Wahrheit ist sie weit mehr als 
dies: Sie ist Gleichnis für den Einsturz eines 
patriarchalischen Gesellschaftsgefüges, Sinnbild für den 
totalen Substanzverlust väterlicher Autorität. 

Ihre Kaiservision, zusammen mit dem Königin-Aspekt der 
Menschensohn-Vision, deckt sich mit der Wahrheit, die Goethe 
vor reichlich 150 Jahren zur ahnenden Gewißheit wurde: daß 
nämlich das solare Vaterreich seinen Bildstoff und seine 
kulturgestaltende Kraft aus einem verdrängten Tabureich, aus 
einem "tiefsten, allertiefsten Grund", dem Reich der Mütter, 
bezog, und daß deshalb jede neue patriarchale Kulturablagerung 
parasitärer Überbau, Adäquation jener Bild- und 
Bewußtseinswerte darstellt, die im weiblichen Selbst 
entwickelt und angereichert wurden zu einer Zeit, als der 
Himmel noch offen stand, als die verhängnisvolle Wendung zum 



Narzißmus noch nicht vollzogen war. Das Wissen um einen trotz 
aller religiösen Tarnungen zutiefst anthropozentrischen 
Geschichtsvollzug und seine innere psychische Dynamik und 
Dramatik, zu der sich Goethes Ahnungsvermögen an Mythenresten 
und eigenem Welterleben auskristallisierte, ist seit Bachofen 
und den Großtaten der Archäologie in unserem Jahrhundert 
ethnologisch und kunstgeschichtlich bestätigt. Was sich Mozart 
und Goethe zu werkhafter Gewißheit verdichtete, ist in unserem 
Jahrhundert auf breiter Front eingetreten: Das männliche 
Denken hat sich an den begrenzten mythischen Bewußtseins-
Vorräten des verschütteten weiblichen Geistes erschöpft. Im 
Augenblick der Orientierungslosigkeit und Verzweiflung greift 
Gott in den autonomen Menschenprozeß entscheidend ein. Wohl 
fehlte es auch den patriarchalischen Zeitläuften nicht an 
Lichthilfen. Doch waren es, mit seltenen Ausnahmen, Männer, 
die als Religionsstifter, Propheten und Künstler den starren 
Satzungen von Priestern und Königen kämpfend entgegentraten. 
Daß innerhalb der Geschichte angesichts der hoffnungslos 
einseitigen männlichen Verstandesherrschaft eine direkte 
Einwirkung auf den eingeschlossenen Geist der Frau durch 
weibliche Lichtgestalten so gut wie unmöglich war, das lehrt 
uns die Tragödie der Königin.22 Heute erst, da die männliche 
Herrschaft, durch Papst und Kaiser visionär dargestellt, 
endgültig zerbricht, ergeht der Ruf des Menschensohnes 
unmittelbar an den Geist der Frau. Wie dieser Ruf von Ihnen 
empfangen und verarbeitet wurde, zeigt mit wunderbarer 
Folgerichtigkeit die Wendung Ihrer Kaiservision zu jenem "Kind 
der Liebe", dessen Geburt nichts Geringeres bedeutet als die 
von der Menschheit geforderte Wiederentdeckung des verlorenen 
Weibgeheimnisses.23 

 

VI  [Geistiges Wunschbild "Kind"] 

Der Kaiser ist gestürzt; die patriarchalische Ordnung befindet 
sich in Selbstauflösung. Und dennoch ertönt inmitten der 
Trümmer einer verlorenen Welt rauschende Siegesmusik? 

Mit dem Untergang einer hirnlastigen Vaterwelt lockern sich 
die parasitären Umschlingungen, zerreißen die Bande, in die 
der Verstand den Geist geschlagen hatte. Wunschbilder des 
Geistes brechen auf, und das Wunschbild einer erwachenden 
Frau, der Animus ihres Geistes, wie die Tiefenpsychologie 
sagen würde, verkörpert sich im "Freund, der ihr blindlings 
vertraut". Dieser Freund seinerseits bekundet sein Vertrauen 
darin, daß er ihr "liebevoll ein ganz kleines Mädchen 
(überreicht) "mit den Worten:  'Ich würde dieses Kind keinem 
anderen anvertrauen als dir. Bitte, behüte es gut, denn ich 
liebe es innig.'" Dieses Mädchen ist seine Anima - das 



keimende, sprossende, weil seinsoffene Geistsamenkorn - sein 
geistiges Wunschbild einer künftigen Frau. 

Es ist das gleiche archetypische Motiv, mit dem die 
Zauberflöte beginnt: Prinz Tamino hat sich in unwirtliche 
Felsengegend verirrt. Er hat das Reich des Vaters, des 
Kaisers, hat seine patriarchalische Wertwelt verloren. In der 
Not der Orientierungslosigkeit brechen die tieferen 
Erinnerungsbilder, bricht das Mutterreich der Königin der 
Nacht in sein Bewußtsein herauf. Am Endpunkt der verbrauchten 
Geschichtszeit: in der doppelten Not eines scheiternden 
Mutter- und Vaterreiches liefert die Königin der Nacht, 
liefert das Tabureich der Mutter sein tiefstes Geheimnis aus: 
das "bezaubernd schöne Bildnis" reinen Frauentums. An ihm 
entzündet sich männliche Erlösungssehnsucht. - Die 
geschichtliche Frau, die dieses Kind der Liebe, dieses 
"bezaubernd schöne Bildnis" aus den Händen des Freundes 
entgegennimmt, hat darin ihr besseres, ihr wahres Selbst 
wiedererkannt. Der liebevolle Austausch jener Wunschbilder, 
welche die Partner voneinander im Herzen tragen, ist ein 
Anfang, ist ein erstes geistiges Versprechen zwischen den 
Geschlechtern nach einem Geschichtsäon des Mißtrauens und 
Hasses. Es ist nicht ohne tiefen Sinn und wirft ein Licht auf 
den Erlösungsweg in Mozarts Opernwerk, daß sich Ihnen diese 
Handlung "instinktiv" mit der feierlichen Amtseinsetzung eines 
neuen Präsidenten verband, daß sich Ihnen diese Morgenröte des 
Geistes bei "rauschender Siegesmusik" opernhaft verklärte. 

Noch nie, sagen Sie von diesem Kind, haben Sie "so viel 
gelassene Heiterkeit, überwältigende Liebe und Weisheit in 
Menschenaugen erblickt". Ein weibliches Bewußtsein, das sich 
an diesem paradiesischen Ur- und Werdebild reiner Weiblichkeit 
liebevoll entzündet, es an die Hand, d.h. in Hut und Pflege 
nimmt, ist auf dem besten Wege, sich wieder an sein besseres, 
tieferes Ich zu vergessen, wieder Ausdruck seines Geistwollens 
zu werden. Erst eine Frau, in welcher die Heiterkeit dieses 
Kindes - eine Heiterkeit, die in einer Weisheit wurzelt, die 
nichts mit Kalkül, alles dagegen mit der Liebe des Herzens zu 
tun hat - weiblich zum Durchbruch kommt, erst diese Frau wird 
den "vertrauenden Freund" aus der Vision ins Leben erwecken, 
wird die Irrfahrt des Prinzen enden, wird den männlichen Geist 
aus den Trümmern seiner einseitig gedachten Wirklichkeit 
hervorrufen und zur schöpferischen Neugestaltung der Welt 
führen. 

Noch aber kann die geschichtliche Frau, kann ihre verdunkelte 
Seele den mädchenhaften Vorschein ihres erwachenden Geistes 
nicht tragen. "Das Kind..., das eben noch selig neben ihr 
dahingetrottet war, glitt plötzlich in ein Loch, das sie 
vorher nicht gesehen hatte". - Weshalb der Verlust? Schon das 



nächste Bild verrät uns den Grund: An einem von Schmutz 
bedeckten Tempel, an den letzten Spuren, die vom Kaiserreich, 
von väterlicher Autorität übriggeblieben sind, sucht die 
weibliche Seele Halt, um die im Kind verkörperte Reinheit 
ihres Geistes fest und der Seele gegenwärtig zu halten. Das 
Bild ist ein Widerspruch in sich selbst. Denn mütterlicher 
Egoismus, moralischer Besitzwille und reine Liebe, 
anforderungslose Heiterkeit, Weisheit, die im Willen Gottes 
ruht, schließen sich aus. "Es muß so sein, es muß so sein - " 
spricht die Weisheit des Kindes, ehe es zurücksinkt in die 
Untergründe des weiblichen Selbst. Denn nur im Verlust jenes 
reinen Gastes aus den Tiefen des weiblichen Geistes wird die 
Seele frei von narzißtischem Spiegelwahn und erkennt "den 
unbeschreiblichen Schmutz, der den Tempelboden bedeckte", 
spürt, "daß sie selbst dazugehört". In dieser Selbsterkenntnis 
wächst auch die Einsicht, daß in einer weiblichen Seele, die 
innerlich noch den Überresten und dem Autoritätswahn einer 
väterlichen Geschichte verhaftet ist, durch die noch die 
Wolken einer dunklen Vergangenheit ziehen, das Kind der Liebe 
noch nicht aufwachsen, der Geist der Erneuerung noch nicht 
dauerhaft Wohnung nehmen kann. 

Aber keine Verdunkelung der Seele ist so undurchdringlich, daß 
sie die Scham, diese an der Reinheit des erwachenden Geistes 
entzündete Verzweiflung zum Leben, nicht durchdringen könnte. 
"Sie hoben die Augen empor, da erblickten Sie hoch über den 
grauen Wolken noch schwärzere, die in beängstigenden Wogen 
heranrollten, wie von einem Riesenmagnet angezogen. Soweit Ihr 
Auge blicken konnte, war alles am Horizont grau und düster; 
aber oben am Rande der schwarzen Wolken knisterte ein Feuer, 
das brannte weißglühend, und es verzehrte langsam die 
widerwärtigen Trümmer. Und über der unheimlichen Hitze begann 
leise eine sanfte Flamme zu glühen, und Sie stellten 
erleichtert fest, daß die Heilkraft dieser Flamme sich im 
Universum ausbreitete und die düsteren schwarzen Wolken 
zerstreute". 

Die erdumspannende Kraft des Kreuzes wächst; "die Flamme der 
Aura", diese sanfte Gewalt göttlichen Feuers dringt 
weißglühend und unaufhaltsam im Universum vor. Natur, von der 
Kraft des Lichts verjüngt, sprengt die Fessel, in die 
geschichtlicher Menschenwille sie preßte. Unter der grauen 
Verkrustung einer gestaltlosen Zivilisationswelt quellen schon 
die Wasser des Geistes, der Erneuerung. Im Menschen befreit 
sich die Bildersprache des unterdrückten geistigen Selbst und 
stellt das Bewußtsein, seine geschichtlich verdunkelte Hülle, 
die Seele, vor die Aufgabe, sich und die Welt nach geistigem 
Willen umzuformen. 

 



VII  [Lichthilfe und "der grüne Hügel"] 

Hölderlins Hymne Patmos schließt mit den Zeilen: 

Wir haben gedienet der Mutter Erd 
Und haben jüngst dem Sonnenlichte gedient, 
Unwissend, der Vater aber liebt, 
Der über allen waltet, 
Am meisten, daß gepfleget werde 
Der feste Buchstab, und Bestehendes gut 
Gedeutet. Dem folgt deutscher Gesang. 

Das Zeitalter chthonischer Tiefenschau, die Zeit der 
Mütterreiche ist vorüber; der Verstandesgötzendienst der 
Väter, denen die stoffliche "Welt" im Licht der Sonne alles 
war, erlahmt an der Endlichkeit des Objekts. Und während der 
reißende Strom der Zeitalter den Schutt des Aberglaubens vor 
unseren Augen zu undurchdringlichen Wällen aufschwemmt, 
beginnen wir zu erkennen, daß die Zukunft nur mit dem Besitz 
jenes geistigen Bandes zu gewinnen ist, das wir verloren 
haben. Dieses geistige Band in der Flut unverbundner 
Erscheinung wiederzugewinnen, allen Eigensinn zu überwinden, 
den festen Buchstaben zu pflegen und Bestehendes gut zu 
deuten, um endlich dem Vater, der über allen waltet, lieb zu 
werden - dazu sind der Menschheit die Lichthilfen gegeben, 
welche der Kreis Ihrer Visionen umschreibt. 

Dieser Kreis schließt sich mit wunderbarer Vollkommenheit zum 
Ring: Nachdem Sie die Heilkraft des weißglühenden Feuers im 
Universum wachsen sahen, "zog langsam eine blaue Ruhe über den 
gemarterten Himmel, und als Sie den Blick ein wenig nach 
rechts wandten, entdeckten Sie einen herrlich grünen Hügel, 
auf dem eine ewige Flamme glühte". Nach allem, was Sie an 
Zeichen der Zeit visionär empfangen haben, kann ich nicht 
daran zweifeln, daß Ihnen damit geistig jener Berg, jene grüne 
Hochebene angedeutet werden sollte, auf dem sich durch Abd-ru-
shins Wirken göttliche Lichtkraft auf der Erde verankert hat. 
Es ist der gleiche "grüne Hügel", dem es nach der Reinigung 
bestimmt ist, das höchste Heiligtum der Erdenmenschheit - den 
Gralstempel im Reich der Tausend Jahre - zu tragen.24 

Ich bin mir bewußt, daß der Ruf des Lichtes, und darin deckt 
sich der Inhalt der Gralsbotschaft mit Ihren Visionen, an die 
ganze Menschheit gerichtet ist. Dennoch trifft er nicht 
gleichzeitig hörbar alle Völker und Individuen. Überall dort 
in der Welt tönt er mächtig und fordernd, wo die Not am 
größten ist. An Deutschland ist der Ruf zuerst und unmittelbar 
ergangen. Groß war die geschichtliche Schuldenlast der Seelen, 
die damals in Mitteleuropa und vor allem im deutschen 
Sprachraum inkarniert waren. Mächtiger und kraftvoller jedoch 
sollte in der Not die Gott- und Selbsterkenntnis und mit ihr 



der Wille durchbrechen, den Weg der Wiedergutmachung in eine 
neue Zukunft dem eigenen Volk und der Welt voranzugehen. Statt 
vor Gott die eigene Schuld zu bekennen, statt den Balken im 
eigenen Auge mit Hilfe der Offenbarung auszuziehen, stürzte 
sich Deutschland auf die Splitter in den Augen fremder Völker. 
Wir wissen, wieviel Blut und Tränen diese deutsche Flucht vor 
Gottes Gericht die Welt gekostet hat. 

Heute wachsen in Ihrem Land Not und Ratlosigkeit im Innern und 
Äußern von Jahr zu Jahr. Ich brauche Ihnen nicht zu sagen, wie 
groß die Gefahr ist, daß der Überdruß am leeren Wohlstand, daß 
eine stolze Verzweiflung an der eigenen Ratlosigkeit nach 
Sündenböcken sucht in aller Welt, nur nicht in der eigenen 
Brust. Für den Deutschen, den Fehler seines Volkes vor Augen, 
kann es keine größere Strafe geben als ein Amerika, das in der 
Stunde seiner Not in die deutschen Fußstapfen tritt. Das 
Grauen eines dritten Weltkrieges brauche ich hier nicht zu 
beschwören. 

Den Lebensfragen, die in der Stunde höchster Gefahr für die 
Menschheit in Ihrer Nation aufbrechen, ist mit dem Ring Ihrer 
Visionen eine eindringliche Antwort erteilt. Daß Ihr Volk in 
der Not der kommenden Jahre zu sich selber findet, daß es um 
die richtige Deutung dieser Antwort ringt, und daß es sich, 
anders als Deutschland es tat, unter Zuhilfenahme aller 
gottgegebenen Erkenntnismittel bewußt in die Kraft Gottes 
stellt, das wünsche ich uns allen von ganzem Herzen. 

Niklahs Sänftlein. 

 

 

Anmerkungen 

1. Die hier besprochenen Visionen sind nach dem Buch von 
Ruth Montgomery, Ich sehe die Zukunft, Die Voraussagen 
der Jeane Dixon, 1964, zitiert. Der volle Wortlaut der 
Visionen wurde meiner Deutung vorangestellt. 

2. Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 
Stuttgart 1961 

3. s.u. I., Der Wortlaut der Visionen 

4. Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke, 19 58, S. 10 8 9 
f. 

5. Lukas 17, 3 7 

6. Gralswelt, Zeitschrift für wahren Aufbau durch neues 
Wissen, Verlag der Stiftung Gralsbotschaft, Stuttgart 

7. Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 
Stuttgart 1961 



8. Zu den heilsgeschichtlichen Hintergründen für das 
Pseudonym Abd-ru-shin vergl.: Verwehte Zeit erwacht, 
Band II, Verlag Maria Bernhardt, 1958, S. 105 f. - Die 
erste irdische Erfüllung aus dem Licht: Abd-ru-shin 

9. Robert Musil, Das hilflose Europa, 1961 

10. Romano Guardini, Der Herr, 1951 
11. s.u. II., Der Wortlaut der Visionen 
12. Jesaja 8, 10 
13. s.u. III., Der Wortlaut der Visionen 
14. Henoch 46, 34 
15. s.u. III., Der Wortlaut der Visionen 
16. Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 3 

bändige Ausgabe, 1961, I. Band, S. 187 ff., "Der große 
Komet" 

17. vergl. Gralsbotschaft, Band I, S. 189 ff., "Der 
Weltenlehrer", S. 19 2 ff., "Der Fremdling" 

18. vergl. Gralsbotschaft, Band II, S. 172 ff., "Der heilige 
Gral", S. 178 ff., "Das Geheimnis Luzifer" 

19. The national geographic Magazine, September 1958, S. 305 
20. vergl. Gralsbotschaft, Band III, S. 48 ff., "Die Aufgabe 

der Menschenweiblichkeit" 

21. s.u. IV., Der Wortlaut der Visionen 
22. Vergl. die visionär empfangenen Berichte über zwei 

weibliche Lichthilfen in geschichtlicher Frühzeit in: 
Verwehte Zeit erwacht, II. Band, Verlag Maria Bernhardt, 
1958, S. 293 ff. (Kassandra); Verwehte Zeit erwacht, 
III. Band, Verlag Alexander Bernhardt, 1959, S. 105 ff. 
(Nofretete) 

23. s.u. V., Der Wortlaut der Visionen 
24. vergl. Gralsbotschaft, Band I, S. 178 ff., "Das Reich 

der Tausend Jahre" 

 


