SPUREN MANN-WEIBLICHER MACHTPOLARITAT IN
GESCHICHTE UND GEGENWART: DAS MINOISCH-
MYKENISCHE SUNDENFALL-MODELL

Unsere innere und auBere Bedrohung verlangt von uns heute eine
geschichtliche Selbstbesinnung, wie sie der Menschheit zu
keiner friheren Zeit auferlegt war. Wenn wir uns dieser
Besinnung stellen wollen, dann tun wir vor jeder anderen
Uberlegung gut daran, uns klarzumachen, daB die
dreitausendjahrige abendlandische Geschichte, die als Tat
hinter uns, als Aufgabe der Selbstbesinnung aber vor uns
liegt, eine Geschichte des Mannes war. Heute zerbrechen die
Regeln patriarchalen Selbstverstandnisses, und eine
Lebenserneuerung aus Haltung und Gesittung der Vater scheint
undenkbar. Die Krankheit einer Geschichte, deren Grundzige
mannlicher Intellekt bestimmte, ist seit dem 1. Weltkrieg in
den Zustand der Agonie eingetreten. Unter dem Druck des Endes
besinnt sich der Mann, langsam zwar und unter innerer
Selbstiberwindung, auf seinen weiblichen Daseinspartner. Die
Verwunderung dariber, dal die Frau dreitausend Jahre lang im
O0ffentlichen, kulturellen und religidsen Leben eine subalterne
Rolle gespielt hat, kann nicht nachhaltig und tief genug sein.
Denn mit dieser Verwunderung beginnt eine Geschichts- und
Lebensbetrachtung, die idber die Rander und Grenzen der
mannlichen Geschichte hinauszugreifen sucht und deshalb
aufhort, narziBtische Selbstbespiegelung zu sein. Gott und
Lebenswirklichkeit hat der geschichtliche Mann lange genug in
Ideen gesucht. Auf diesem Wege ist er gescheitert. Es steht zu
vermuten, dal er heute bei der Frau, in einer verwandelten
Kommunikation, suchen muBl, was er auf den Wegen seiner
Geschichte nicht fand. DaR diese Frau nach Jahrtausenden der
Unterdrickung und Diffamierung dieser Befreiung und Befragung
fast unvorbereitet und hilflos gegeniibersteht, zeigt nur den
Umfang und die Schwere der Aufgabe, die seit dem Erscheinen
Christi unter MiBbrauch Seines Erldsertodes aufgeschoben
wurde. Heute, nach dem Scheitern aller falschen
patriarchalischen Erlosungshoffnungen, missen wir die Frau als
Lebensmacht in alle unsere Reflexionen miteinbeziehen, miissen
unser Gewissen, missen Kunst und Geschichte nach dem Geheimnis
der Frau befragen.

Die innere Leere unserer geschichtlichen Situation, die
Erschopfung des patriarchalischen Augenblicks, zwang auch den
Blick des Forschers immer tiefer in die menschliche
Vergangenheit zurtuck. Parallel zur Aufldsung der

1



patriarchalischen Vorrangstellung beobachten wir, daR - vor
allem seit dem ersten Weltkrieg - die Wissenschaft ihre
Forschungsgebiete auch auf vorpatriarchale Kulturen ausdehnte.
Noch Schliemann lieB die Ausgrabungen auf Knossos, wo er schon
den Spaten angesetzt hatte, an den angeblich iUberforderten
Grundstickspreisen scheitern. In Wahrheit dirfte sich sein
patriarchalisches Interesse dort erschopft haben, wo es noch
Selbstbestatigung fand: bei den homerischen Griechen. Das
unbequeme Geheimnis, das die Trimmer von Knossos bargen, blieb
ungeliftet. Doch schon knapp 20 Jahre spater tat Evans die
ersten Spatenstiche in das fremde Reich. Geschichtlicher Zwang
siegte Uber Faust's Schaudern - die Geschichtswissenschaft
trat den Gang zu den Mittern an. Seither steht die Erforschung
der matriarchalen Kulturen im Licht intensiver
wissenschaftlicher Arbeit. Ihre Resultate beginnen iUber die
Grenzen der Wissenschaft hinaus eine Faszination auszulben,
die nur damit zu erklaren ist, dal heute der Bann
patriarchalischer Selbstbespiegelung zu brechen beginnt. Wir
machen uns mit dem Gedanken vertraut, dal das Vaterreich auf
dem Reich der Mutter, daBl der Bau des Abendlandes auf den
dreitausend Jahre vergessen-verdrangten Fundamenten einer
Gynakokratie errichtet ist.

1 [Spharenverbindende Weiblichkeit]

Die Zeugnisse der minoischen Kultur des alten Kreta wirken
vielfach fremd auf den heutigen Betrachter. Hinter dieser
Fremdheit verbirgt sich etwas vom Geheimnis der Frau, dem wir
uns stufenweise nahern wollen.

Gehen wir von den Symptomen aus: Da ist zuerst ein
tausendjahriger Friede, aufgebaut auf einer Harmonie von
O0ffentlichen und privaten Interessen, wie sie 1in
patriarchalischen Zeitlauften und Staatswesen ohne Beispiel
ist. In dieser Gesellschaft liebte der Mann das Abenteuer der
Kultur, der Schonheit, der Urbanitat so sehr, daBl ihm fir
kriegerische Abenteuer kaum ein Gedanke idbrig blieb. Der
lebendigen Schopferkraft dieses Volkes werden wir nicht
gerecht, wenn wir sie, nach Bachofens Schema,! als eine
hetarisch-aphroditische oder eine demetrische Dammerstufe fir
das Erwachen der apollinisch-solaren Paternitat gelten lassen
wollen.

Goethe sagt einmal: "Alles auch Meinende / wird nicht vereint,
/ weil das Erscheinende / nicht mehr erscheint." Das
Erscheinende, die Offenheit der Transzendenz, die Epiphanie

2



der Gottheit - das war, wenn die Kunstgeschichte die
minoischen Funde richtig deutet, das Geheimnis dieser Kultur
die an innerer Geschlossenheit, an Vereinigung alles Meinenden
ihresgleichen sucht. Dieses Geheimnis eines offenen
Gotterhimmels zu hiten, war auf Kreta die Frau berufen. Sie
war es, nicht der Mann, die unmittelbar zu einer Gottheit
stand, die sich ihr in reicher Gestaltenfille nahte und
zeligte. Zu dieser Gottheit unterhielt die Frau
spharenverbindenden Kontakt.? Der Unterschied zwischen einer
gynakokratischen und einer patriarchalischen Lebensform beruht
also nicht primar in abweichenden Rechtsnormen, die Mann oder
Frau einseitig beglinstigen, sondern in einer Rangordnung
natirlicher Fahigkeiten, in einer Differenz in der geistigen
Aufnahmefahigkeit fir Jjenes feiner organisierte Leben, das
sich gewdhnlich hinter den Erscheinungen der auleren Welt
verbirgt und das wir deshalb heute sehr pauschal das Jenseits
nennen. In der minoischen Frau missen wir uns beide Spharen
als zeitweise zu einer Einheit verbunden vorstellen. Diese
priesterlichen Eigenschaften waren es, welche der Kretenserin
mit dem religids—-kultischen gleichzeitig den sittlichen und
gesellschaftlichen Primat sicherten und ihr in der Hierarchie
des geistigen Seins den hochsten Rang zuwiesen. Ihre
Empfindungsfahigkeit, ihre Erfahrung und Innerlichkeit lieRen
sie dem mehr praktisch begabten minoischen Mann iberlegen
sein.?

Diesem minoischen Mann war die Frau ein Lebenspartner, der ihm
rational nie voll erfaRbar wurde. Aus diesem Grunde blieb es
der minoischen Frau erspart, Objekt des Mannes zu werden. Sie
blieb als helles Geheimnis leben- und bewuRtseinsspendende
Mitte. Der Mann muR in dieser Bindung das Glick des
Behaustseins, der Heimatlichkeit stark erfahren haben. Denn
ihm blieben Expansionsdrang und machtpolitische Ausschweifung
samt aller mannerbiindlerisch-kollektiven Unternehmungslust
fremd.? Er kannte kein Heldentum, wie es zum Wesen der
homerischen Griechen gehorte. Dafir entwickelte der Kretenser
in der Bindung an die weibliche Mitte die Freiheit eines
Schopfertums, das ihn auf handwerklichen, kinstlerischen,
wirtschaftlichen und politischen Gebieten zu auRerordentlichen
Hohepunkten fihrte.®> Diese Hochstleistungen traten aber nicht,
wie bereits im Griechentum, als grolBe, meist einsame
Einzelleistungen in Erscheinung, sondern standen im Dienst
einer durchgestalteten Kultur und gingen in ihr auf.®

Kult und Kinste, Geselligkeit und Spiele beherrschten das

Leben, und Arbeit war das unermidliche Zuriisten zu dem

Daseinsfest dieser Kultur, das sich einen immer hoheren

Ausdruck schuf. Weltoffene Innerlichkeit - vielleicht treffen
3



wir mit diesem Paradox etwas vom Wesen der minoischen
Heiterkeit, einer epidemisch wirkenden Lebensfreude und
farbigen Frommigkeit, wie sie spater nur noch in einzelnen
Individuen riuhrende Gestalt angenommen hat, nie wieder in
ganzen Kulturen. Es wundert uns deshalb nicht, daBl, heiter wie
das Diesseits fiur den Kretenser auch das Jenseits war. Nicht
der Hades des Hellenen, nicht Holle oder Fegfeuer des Christen
erwarteten die Seele im HinuUbergehen, vielmehr sprechen die
Zeugnisse daflir, daB die Reise ins Elysion, auf die Insel der
Seligen, ging.’

Der produktive Reichtum, die innere Ruhe und die
aubBergewdhnliche soziale Ausgewogenheit des minoischen Lebens
werden haufig auf den natirlichen Schutz der Insel und auf die
zeitweilige minoische Seeherrschaft zurickgefihrt. Man mag
damit die auBere Sicherheit zu einem Teil erklaren. Der Friede
im Innern, vor allem der kontinuierliche Kulturanstieg, der
seinen Bewultseins- und Gestaltenkosmos, seinen schopferischen
Willen nicht in erster Linie an Uberlieferungen entzindete,
nicht aus historischer Reflexion, sondern aus unmittelbar
metaphysischem Erleben schopfte und mit einem Minimum an
fremdem Lehngut eine originale Kulturleistung vollbrachte -
diese Phanomene sind nur aus dem geheimnisvollen Wirken der
minoischen Frau zu verstehen. Thre spannungsreiche Beziehung
zu den Ubersinnlich-sinnlichen Dimensionen des Seins, ihre
priesterliche Macht stiftete den Spielraum, den der Mann als
Herrscher und Kinstler, als Kaufherr und Bauer schopferisch zu
bewaltigen und zu erfillen hatte. In dieser Kultur bewahrte
sich Polaritat zwischen den Geschlechtern als lebendige

Erganzung, als bewuBtseins- und kulturstiftende Differenz.®

Flir die Wissenschaft besteht heute kein Zweifel mehr daran,
daB alle Schichten des minoischen Volkes in dieses Daseinsfest
miteinbezogen waren.’ Hier trug sich jeder aufrecht - und
anders als aus einer Harmonie zwischen Staat und Birger,
zwischen Herren und Knechten kann man sich den fast
tausendjahrigen inneren und aubleren Frieden, der dieses Reich
krénte, nicht denken.!91!

2 [Stagnation und beginnender Verfall]

Doch einmal kam der Augenblick, wo diese Pax minoica, Beispiel
flir die legendare Ruhe der Mutterreiche, gefahrdet war.
Zeugnisse der minoischen Kunst: die Darstellung von
Kultszenen, der fortschreitende Verfall und die
VerauBerlichung der Idolkeramik, Erscheinungen des

4



Naturalismus und Impressionismus, die uns hdochst vertraut
anmuten - sie alle lassen darauf schliefBen, daB in mittel- und
spatminoischer Zeit, in der Periode der mittleren und neuen
Palaste, die Unmittelbarkeit des kultischen Erlebens
verlorenging und gleichzeitig die minoische "Dame", also eine
Frau mit stark ausgepridgtem SelbstbewuBtsein hervortrat.!? Wir
dirfen mit einiger Begrindung vermuten, daB die Frau nicht in
der Lage war, ihren Umgang mit den Naturgottheiten in einen
Durchbruch zu einem hdheren Gotterhimmel zu steigern. Sie
blieb in der Ahnung einer hoheren, die Naturgottheiten
beherrschenden geistigen Dimension befangen, und Marinatos
nennt den minoischen Kult meines Erachtens zu Recht einen
"unvollkommenen Monotheismus".!® Hier missen wir den Beginn
einer Stagnation in der inneren Entwicklung der Frau vermuten,
die sich nun auf den Mann und seinen Kulturwillen uUbertragt.

Die Frau ist vermdge ihrer besonders feinen
Empfindungsfahigkeit dazu berufen, Mittlerin, Briucke zu bilden
zwischen Diesseits und Jenseits und die Menschheit den Quellen
urspriinglichen Seins zu verbinden.!?® Diese Aufgabe erschopft
sich nicht in der Beziehung zu den Naturgottheiten, wie die
alten Volker sie kannten und verehrten. Vielmehr gehdrt es zur
Aufgabe der Frau, im Ahnen, Erschauen und Erkennen in immer
hohere Spharen der Schopfung vorzudringen, die Kommunikation
zwischen Welt und Schopfer immer dichter und lebendiger zu
gestalten und darin dem duReren Anstieg ihrer Kultur
voranzugehen.! Ihr lichterfiilltes Dasein soll dem Mann immer
neue Kraft und neuen Bildstoff zur Entfaltung seines
Kulturwillens vermitteln. Diese Entwicklung durchbrach die
Frau mit einsetzendem Selbstbewultsein, um das eigene Ich vor
den Gotteswillen zu stellen. Soweit das zum Kirzel reduzierte
Bild, das die Gralsbotschaft von der Aufgabe der Frau gibt.

Die Zeugnisse, die wir von der minoischen Kultur besitzen,
deuten darauf hin, daB wir in ihr eine lebendige
geschichtliche Entsprechung zu diesen Schilderungen vor uns
haben. Die Frau stand in Kreta auf einem Hohepunkt ihrer
priesterlich-gesellschaftlichen Macht. In der existentiellen
Spannung zu den Naturgottheiten, hinter und Uber denen bereits
hohere, machtigere Wesen und Geister geahnt wurden, war sich
der Mensch und insbesondere die Frau der Natur bewuRt geworden
und stand damit an der Schwelle geistigen SelbstbewuBtseins.
Die Erfahrung, daB die menschliche Gestalt mit der
erscheinenden wesenhaften Gottheit gleichgestaltig ist,
entliell die Frau aus der ausschlieBlichen Bindung an die
Naturgottheiten in die Freiheit eines Selbstseins, darin sich
die von der Gottheit empfangene Liebe als freiwilliger Dank,
als bewubBte Treue bewahren muRte. Die Frau, mindig, nun nach

5



den hoheren Quellen des Daseins zu suchen, stand vor der
folgenschweren Entscheidung, die Erfahrung ihrer eigenen
Gestalt und Schonheit zum Mittelpunkt des geschaffenen Lebens
zu machen, ihrem BewuBRtsein eine Brechung ins Ich zu geben,
oder in einem Akt geistiger Inbrunst den entscheidenden
Durchbruch in hohere geistige Dimensionen zu vollziehen -
Dimensionen, die der Welt im Ganzen, nicht, wie die
Naturgottheiten, nur in ihren Teilen gegeniUberstehen. Die
Verweltlichung der Frau, die VerauRBerlichung der Kultsphare
sowie das gesellschaftliche Raffinement in spatminoischer Zeit
weisen auf die Entscheidung zugunsten des autonomen weiblichen
Ich und verleihen der Vermutung, es hier mit einem Modell
eines real gelebten Sindenfalles zu tun zu haben, eine hohe
Wahrscheinlichkeit. Aus allen LebensaulRerungen, die der Spaten
des Archaologen zutage gefdordert hat, ebenso aus den
Uberlieferungen des Mythos missen wir schlieBen, daB in dieser
Zeit die Evidenz des kultischen Erlebens verloren ging und dab
die Kultgebrauche zu einer Staffage weiblichen Eigenlebens
umfunktioniert und zu Machtmitteln weiblicher Subjektivitat
miRbraucht wurden. Epiphanie fand nicht mehr oder nur noch
ausnahmsweise statt; die bewulRtseinsstiftende Spannung
zwischen Diesseits und Jenseits schwachte ab; Kult wurde zum
religidsen Theater und als solches unserem abendlandischen
Verstandnis vertrauter. Aus lebendigem Kult entstand Religion
und diese wurde das Medium menschlicher Selbstdarstellung.

Das Verblassen der priesterlichen Qualitaten brachte es mit
sich, daB die Gestalt der Frau aus dem geheiligten
Naturzusammenhang sich 1loste, daR Schonheit, statt natirlicher
Ausflul priesterlicher Lichtverbindung zu sein, in den Dienst
personlichen Geltungsdranges gestellt wurde. Dieses
Selbstverstandnis von eigenen Gnaden bedeutete den Anfang vom
Ende weiblicher Macht und GroBe. Die Frau versagte als
persongewordener Knoten- und Durchgangspunkt schopferischer
Krafte. Dem Mann fehlte damit die Befruchtung seiner
Tatsphare. Neue kultische und kulturelle Ziele blieben
verborgen. Die minoische Gesellschaft wurde zum geschlossenen
System. Der kiinstlerische Wille wurde retrospektiv und
reflexiv und warf sich auf die Darstellung des zur Konvention
erstarrenden Kultlebens. In Wiederholung und Verfeinerung
kindigte sich der bevorstehende Verfall an. Es lockerte sich
die produktive Spannung zwischen Menschheit und Gottheit,
zwischen Mann und Frau, zwischen Mensch und Natur. Das Idol,
vom Menschen gestaltete Gottheit, trat an die Stelle der
Erscheinenden; Natur blieb unverklart und begann dem Menschen
zu erstarren zum immer gleichen Objekt; die bildende Kunst
reagierte mit Naturalismus, der schlieRlich in einen

6



Impressionismus iUberging, in dem sich drohende Blindheit und
endgliltiger Spannungsverfall ankindigte. Und im Hervortreten
von Kavalier und Dame begann sich die Polaritat zwischen Mann
und Frau abzubauen. Schachermeyr betont zu Recht "die Neigung,
sich iUber die Geschlechtergrenzen hinweg anzupassen". Doch
darf man wohl den Hohepunkt dieser Anpassung erst in der Zeit
der neuen Palaste suchen.

Der Mythos gibt denselben Vorgang in gedrangter
Gleichnishaftigkeit wieder: Der Stier spielte auf Kreta von
allem Anfang an eine bedeutende Rolle. Er war das Symbol
mannlicher Zeugungskraft im Sinne von Weltbewaltigung in
aktivdridngendem Schopfertum.!'® Pasiphae, die Gattin des Minos,
hatte ihren metaphysischen Ort verlassen und den Umgang mit
der Gottheit verloren; sie befruchtete sich nicht mehr am
Quell urspringlichen Bilds. Das Vacuum ihrer inneren Leere
suchte nach Ersatz. Auf die Begattung durch den Stier, das
mannliche Schopfertum, richtete sich ihre Hoffnung. In ihrer
Gottverlassenheit suchte die Frau Kraft und Erldsung beim
Manne, dem sie geistige Befruchtung nicht mehr vermitteln
konnte. Um die Zeugungskraft des Mannes von seinem produktiven
Kulturschaffen abzulenken und auf sich selbst zu ziehen, mubte
sich die Frau in Tiergestalt, d.h. unter ihr BewuBtsein
erniedrigen. Versteckt in der kiinstlichen Kuh des Daidalos
empfing Pasiphae den Samen des Stiers. Es ist der Augenblick
weiblicher Selbstverleugnung, der Versuch, Macht und Einflub
zUu gewinnen iUber den Trieb; ist die Selbstdegradierung der
Frau zum erotisch-sexuellen Objekt. Diese Begattung wurde zum
ersten Erlebnis autonomer Geschlechtlichkeit.!” Aus der
Beziehung zur Gottheit war menschliche Partnerschaft
geheiligt. In den schopferischen Spannungsbogen zwischen Mann
und Frau war der Trieb eingebunden. Jetzt wurde er geldst und
begann als Machtmittel die Beziehung der Geschlechter zu
regieren und zu vergiften. Es starb der heilige Stier Minoas
und mit der Geburt des Minotauros wurde die geschlechtliche
Lust, wurde der sexuelle Egoismus, diese Perversion mannlicher
Schopferkraft entfesselt. Erotische Spannung begann an die
Stelle der gott-menschlichen Urspannung zu treten.!'® GroR war
der Schrecken, der die spatminoische Gesellschaft angesichts
dieses Ungeheuers ergriff. GroBer jedoch war ihr schlechtes
Gewissen. Denn das Ungeheuer, das, halb Mensch, halb Tier, die
Schrecken des vollzogenen Liebesverrats versinnbildlichte,
wurde in die innersten Gemacher des BewuRtseins versperrt. Es
war das Urtabu, iUber dem die bliihende Kultur Kretas
abzusterben begann. Pandora, einst als "Allbeschenkte" eine
Allgeberin, jetzt ein "blendendes Ubel", fiillte ihre Biichse.l’



3 [Narzissmus und Patriarchat]

Subjektive, eitle Gunst, die Macht des sexuellen
Liebestausches, Erotik begann an Stelle der verklarenden
Gottheit das Leben zwischen Mann und Frau zu regieren. Der
Trieb, diese neue Lebensmitte, war in sich blind und
gestaltlos. Am Nichts dieser Blindheit verlor das BewuBtsein
seine Spannkraft, geriet die minoische Kultur in Uberreife und
Verfall. Das SchuldbewuBtsein dariber, fir verlorene
Transzendenzerfahrung narzifRtische Selbstbefruchtung zwischen
Mann und Frau eingefihrt, den Kultmittelpunkt aus dem
Ubersinnlichen ins Sinnliche verlegt zu haben, war umso
groRer, als sich diese entheiligte Liebe als ein leerer Wahn
erwies. Langeweile und Unbehagen wuchsen; es geschah nichts
Neues zwischen Himmel und Erde, und der einsetzende Verlust
mann-weiblicher Selbstachtung fihrte zu ersten Stdorungen des
hduslichen, heimatlichen Friedens. Es lockerten sich die alten
heiligen Bindungen, und der Mann, der an der miRbrauchten
Macht der Frau seine eigene auRere Macht reflektierte, begann
kriegerisch auszuschweifen und horte auf, der agaischen Welt
ein friedlicher Partner zu sein. Die Weite der Meere und die
Gefahr der fremden Kiusten lockte umso mehr, als der Mann, um
dem neuen Mittelpunkt seinem Lebens, dem Trieb zu huldigen,
keineswegs an seine Insel gebunden war. Die Flucht vor dem
schlechten Gewissen, stets gegenwartig im heimischen Palast,
im Umgang mit der minoischen Frau, war mit Insel- und
Weibflucht identisch. Die Regungen zur Flucht &duRerten sich
vermutlich zunadchst im verstarkten Ausbau der merkantilen und
gesellschaftlichen Beziehungen zur mittelmeerischen Welt.
Sportliche oder kaufmannische GroBmannssucht - das forcierte
BewuBtsein eigner Bedeutung und Uberlegenheit besitzt
provozierenden Charakter.?’ Ein kleiner Vorfall, ein Funke
genigte; das Verhaltnis der Partner spitzte sich zu, und die
Entladung war da. Wir missen annehmen, dal auf diese Weise die
kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen der minoischen und
der mykenischen Welt ihren Anfang nahmen.

Was uns der Mythos Uberliefert, deckt sich scharf mit dieser
theoretischen Uberlegung: Androgeos, der Sohn des Minos, war
auf attischem Gebiet durch Hinterlist ums Leben gekommen.
Dafir hatte der Vater, Minos, das Land mit Krieg iberzogen.
Von diesem Krieg schreibt sich die Tributspflicht der Athener
her. Sieben Jinglinge und sieben Jungfrauen hatte Athen alle
neun Jahre an die Insel abzuliefern, wo sie dem graRlichen
Minotauros in einer vom Mythos nicht ndaher definierten Weise
als Opfer vorgesetzt wurden. Das Unwissen dariber, was denn

8



nun wirklich mit diesem lebendigen Tribut auf Kreta geschah,
ist bezeichnend fir das Geheimnis, das sich fir die Griechen
mit dieser Inselkultur verband. Auch die Wissenschaft konnte
die Bewandtnis dieses Tributs nicht aufhellen.

Die Kultur der vorhomerischen Griechen zeigte einen ausgepragt
patriarchalischen Charakter. Theseus, der das Amazonentum
besiegte, war der entschiedene Vertreter des Mannerstaates. In
ihm herrschte eine rationalere Beziehung zu Frau und
Triebsphdre. Unter dem Druck des altgriechischen Rittertums
konnte die Frau nicht entfernt die geistige Lebensmacht
werden, zu der sie sich in Kreta entwickelt hatte. Die
Kontakte zwischen den Geschlechtern waren weniger von zarter
Ricksichtnahme als von mannlichem Besitz- und
Nitzlichkeitsstreben bestimmt, dem sich die Frau zu
unterwerfen hatte. Der Grieche, wie Uberhaupt der
patriarchalisch orientierte Mann, besaRl ein schwaches
moralisches Verhaltnis zur Treue in Liebe und Ehe. Und wenn
die Treue eine Rolle spielte, dann in erster Linie dort, wo
sie der Mann von der Frau zu fordern hatte. Nach dieser
Unmindigkeit in zwischengeschlechtlichen Angelegenheiten, nach
dieser Befreiung des Eros aus den Fesseln seines schlechten
Gewissens, muBl es den minoischen Mann und zuletzt auch die
Frau mit der ganzen Kraft ihres SchuldbewuBtseins hingezogen
haben. Den Menschen des ausgehenden christlichen Mittelalters
drangte es danach, die Ketten des Sindenfall-BewuRtseins
abzuwerfen, Trieb und Lust und damit die Beziehung zwischen
Mann und Frau zu naturalisieren, sie loszubinden von dem
storenden Gedanken der Schuld. Sehr dhnlich missen wir uns das
Verlangen vorstellen, das den minoischen Menschen beherrschte.
Was der gotische Mensch bei der sogenannten Natirlichkeit der
Antike suchte: die Rechtfertigung eines freischwebenden,
autonomen Ich, das keiner hdoheren Instanz Rechenschaft
schuldete - die namliche Entlastung von seinen Gewissensqualen
fand der Kretenser beim Griechen. Der minoische Mann strebte
fort aus dem Geborgensein in einer mythischen Lebenseinheit,
deren Unschuld verloren war. Ihn drangte es, die Erinnerung an
die Lebensmacht Frau loszuwerden und an die Oberflache der
Welt zu fliehen, Macht, Weltleben und Trieb als Naturalien zu
rechtfertigen. Er wollte sein schlechtes Gewissen zum
Schweigen bringen durch Entwertung der Frau. War sie sein
erotisches Objekt geworden, stand die Welt seinem Machtstreben
offen. Die Athener, die Achder waren fir die Minoer der
lebendige Beweis, daR das Leben auch mit einer naturalisierten
Triebsphdre weiterging. Was lag naher, als diesen Bewels sich
dauernd gegenwartig zu halten, ihn in Gestalt von sieben



Junglingen und sieben Jungfrauen ins eigene Land zu
importieren?

Diese griechischen Jinglinge und Jungfrauen reprasentierten
das Wunschbild der Erlosung fur die spatminoische Kultur. Sie
wurden Athen als Tribut auferlegt, nicht um einem Ungeheuer
leibhaftig geopfert zu werden, sondern um den Damen und
Kavalieren im Palast von Knossos zur dauernden und wachsenden
Gewissenserleichterung zu leben, Enthemmung und
patriarchalischen Daseinsstil systematisch zu infiltrieren.
Sicher kam den Griechen die Aufgabe, Ferment der minoischen
Enthemmung zu spielen, fremd vor. Auch muB ihnen das Leben
unter dem Druck einer ihnen unbekannten Geschlechtermoral,
unter dem Druck des Triebtabus so unverstandlich gewesen sein
wie die labyrinthische Komplexitdt des minoischen Palastes,
dessen Zusammenhange sich ihre simple, ziel- und
zweckgerichtete Logizitdt nicht erschlieBen konnte.?!

Die Liebe zwischen Theseus und Ariadne zeigt jedoch, wie nahe
sich die Gegensatze waren, wie sehr sie sich anzogen. Fiur das
mykenische Rittertum gewannen mit wachsendem Wohlstand die
mann-weiblichen Beziehungen groBere gesellschaftliche
Bedeutung. Zwar herrschte in Athen seit der Zeit des Konigs
Kekrops das Vaterrecht; zwar endete der Kampf zwischen Ritter-
und Amazonentum mit der Ruckkehr der wehrhaften Frau an den
hduslichen Herd.?? Doch ist der griechische Mythos voll von
Berichten, daB die Frau von dort aus den Kampf gegen ihren
Herrn ohne Schwert und Ristung, allein mit den Reizen des
Geschlechts begabt, erfolgreich fortzufihren wulRte. Wohl kam
es nicht zu einem Wiederaufleben der Gynakokratie. Doch war
das Bedirfnis groR, das einseitige Vaterrecht durch eine
erotische Aufladung der Beziehungen zwischen Mann und Frau
heimlich zu unterwandern und die gesellschaftliche Sphare
spannungsreich zu gestalten. Dieses mykenische Noch-Nicht
eines erotischen BewuRtseins entzindete sich am minoischen
Nicht-Mehr der hoheren priesterlichen Stufe. Auf dem HoOhepunkt
der Spannung zwischen den Kulturkreisen sprang der Funke Uber.
Beide Kulturen vermischten sich auf der erotischen Stufe.
Dabei erreichte die mykenische Kultur ihren ritterlich-
gesellschaftlichen HOhepunkt. Die minoische Kultur, deren
Lebensspannung in sinnlich-idbersinnlichen Beziehungen
wurzelte, ging zugrunde.

Nur siebenundzwanzig Mythos-Jahre waren noétig zu der
Erkenntnis, daB inmitten der alten Paladste, umgeben vom
verlorenen Geheimnis alter GroRe und Wirde, das erstrebte
Vergessen, die erotische Enthemmung nicht stattfinden kdnnte.
Nicht Athen muBte nach Kreta, sondern Kreta muBte nach Athen

10



kommen - allein diese Flucht aus den stummen Zeugen einer
tausendjahrigen Kultur und ihres Kults konnte das Vergessen
bringen. Theseus inszenierte den Raub-Zurick. Er, strahlendes
Gleichnis griechischen Heldentums, kam nach Kreta zur rechten
Zeit. Denn dort sehnte sich Ariadne, die Tochter des Minos,
nach dem starken Retter, der sie vom schlechten Gewissen, vom
Alp des Minotauros befreite. Thre Liebeserklarung an den
patriarchalischen Helden bedeutete die Preisgabe ihrer Kultur,
ihrer Geschichte, ihrer Uberlieferung - kurz: ihres hellen,
weltverklarenden Weibgeheimnisses. Das Schwert der Wahrheit,
das die minoische Frau mit ihrem SchuldbewuRtsein noch besalB,
handigte Ariadne dem attischen Helden aus, der damit die
Bande, die sie an ihre verlorene Weibeswiirde knupften,
entzweischlug und sie vom Minotauros ldste. Am Leitfaden ihres
BewuRtseins fand der Held den Fluchtweg aus dem Labyrinth
einer seinem Wesen fremden Kultur und Architektur. Mit
Zauberschwert und Wollknaduel legte Ariadne ihr Schicksal in
die Hande des patriarchalischen Mannes. -

Doch im alten Palast war die Vergangenheit als lautlose
Anklage gegenwartig. Hier konnte sich die neue
Geschlechterliebe, hier konnte sich eine Erotik ohne Reue
nicht entfalten. Der Glanz der Vergangenheit stand in zu
scharfem Kontrast zu jener neuen Liebe, die mit der Hingabe
weiblicher Wirde begann. Mit der Flucht legte Ariadne die
verklarenden Gewander ihrer einstigen Kultur ab; sie schlipfte
aus der toten Hille ihres Weibgeheimnisses, die ihr zur Gruft
geworden war. Sie legte die Schleier ihres Geheimnisses ab,
vergall mit der minoischen Gegenwart ihr wahres Selbst, um
hinfort aus dem BewuBtsein ihrer Schoénheit, ihrer erotischen
Anziehungskraft zu leben. Es war der Augenblick einer
geistigen Defloration von welt- und menschheitsgeschichtlicher
Bedeutung.?® Das Kulturleben verlagerte sich in die
Sinnlichkeit. Dionysos konnte seine Herrschaft antreten. In
Ariadne auf Naxos fand er die Gattin.?!

4 [Ausgrabungen und Spurendeutung]

Dem Geheimnis weiblichen Priestertums verdankte Kreta seine
Bliite. An der verlorenen Unschuld ist sie, wenn wir die
Zeichen recht deuten, verwelkt. Es war kein qualvolles
Dahinsiechen. Vielmehr folgte dem inneren Tod der &aubere
unmittelbar nach. Die Ausgrabungen von Kato Zakros brachten
1961 die Bestatigung einer Theorie von Marinatos: Der
Vulkanausbruch von Santorin erschitterte nicht nur die ganze

11



mittelmeerische Welt und 1loste die deukalische Flut aus;
dieses Naturereignis war es auch, das dem Marchen der
Inselkultur ein plotzliches Ende machte.

In dieser Kultur dirfen wir ein hohes MaR an menschlicher
Unschuld und reiner Schaffenskraft verwirklicht sehen. Der
Umstand, daB sie unterging, ohne daBl sich der erotische
Lebensstil durchgesetzt hatte, daBl sie das Tabu ihrer Schuld
mit ins Grab nahm, erklart das kunsthistorisch ungewohnliche
Phanomen, daR der minoischen Kultur die Darstellung weiblicher
Nacktheit, auch die Darstellung sexuellen Lebens bis zuletzt
fremd geblieben ist.??

Den Verlust der Mitte hat eine wertende Wissenschaft in den
vergangenen Jahrzehnten in vielen Epochen der Geschichte
gesucht, leider nicht dort, wo wir seine Spuren vermuten
mussen. Vor allem hat die Wissenschaft das Phanomen des
Sindenfalles der Religion Uberlassen, statt ihre vornehmste
Aufgabe gerade in der Durchrationalisierung dieses scheinbar
unaufhebbaren Fatums zu erkennen. Kreta war der Schauplatz, wo
es der Frau gelungen war, ihre Berufung reiner zu erfillen,
als es in anderen Kulturen, deren Konturen sich im Dammer der
Vorgeschichte abzuzeichnen beginnen, geschehen ist. Aus dieser
Mittlerstellung schopfte ein kleines Inselvolk die Kraft zu
wunderbaren Leistungen. Kreta war aber auch der Schauplatz, wo
die Frau ihre priesterlichen Fahigkeiten wieder verlor und aus
der seinstiftenden Mitte wieder heraustrat. Damit zog sie
mannliche Schopferkraft in tddlicher Verstrickung auf ihr
eigenes Selbst. - Die Vermutung, daB wir hier ein gelebtes,
psychologisch deutbares Modell zu dem uns theologisch
vertrauten Begriff des Sindenfalles vor uns haben, wird durch
den Fortgang der Geschichte bestatigt.

Die Katastrophe von Santorin hatte die minoischen Palaste
unter den niedergehenden Lavamassen begraben. Auch die
minoische Flotte war zerstdrt.?® Einzig der Palast von Knossos
hatte das Naturereignis iUberdauert. In dieser Lage wurde die
Inselkultur, im Innern erschopft und ohne duReren Schutz, die
leichte Beute der rauberischen Mykener. Theseus war ein
Anfang; seine Landsleute strdomten in Massen nach.

Auch der Palast von Knossos wurde Jjetzt zerstort. Die Ursachen
sind nicht geklart; doch liegen die psychologischen Grinde auf
der Hand: Der Palast storte bei der freien Entfaltung eines
ritterlich-erotischen Lebensstiles auf der Insel. Die
Leuchtkraft einstiger Schonheit lag wie ein schwerer Druck auf
den geistig und kulturell tieferstehenden mykenischen
Eroberern. Das Mysterium, von dem der Palast kiindete,
verbreitete eine lahmende Wirkung. Was Ariadne durch die

12



Flucht - das vollbrachten die Griechen durch Zerstdrung: Die
Erinnerung an eine groBe Vergangenheit mulRte ausgeldscht
werden, sollte das gegenwartige Leben nicht in musealer
Schizophrenie ersticken.?’

Trotz der Zerstdorung des Palastes wirkte sein Geheimnis in die
Jahrhunderte hinein machtig fort. Seine Trummer bargen die
kostbare Erinnerung an ein Leben in mythischer
Erfahrungsfille, wie sie sich dem Verstandnis
patriarchalischer Zeiten und ihrer oberflachlich-auBerlichen
Weltansicht verschloBl. Mit Scheu und Ehrfurcht gingen die
griechischen Eroberer und Siedler dem Ruinenfeld aus dem Wege.
Weder bewohnten sie die alten Reste, noch versuchten sie
Jjemals, auf den machtigen Fundamenten zu bauen. Die Anlage
wurde zu einem religidsen Tabu.?®

Auf diesem Tabu, auf einer schwankenden, irrationalen Basis:
auf einem Nein zu Erde, Natur und Weib, auf einer Absage an
lebendig erfahrbare Transzendenz, wurde der Bau des
Abendlandes errichtet. Wie wenig der spatere abendlandisch-
patriarchalische Mann fahig und willens war, in das Dunkel der
Urspringe vorzudringen, das verratene Weibgeheimnis zu liften
- dariber gibt uns die Pandora-Mythe Auskunft: Pandora ist das
von Hephaistos hergestellte, von Aphrodite mit Liebreiz
Ubergossene Scheinweib. Das Unheil, das sich aus ihrer Bilichse
Uber die Erde ausgol, stammte, so will es der Mythos ... von
den Unsterblichen selbst. Damit war die Undurchdringlichkeit
des Mysteriums religids sanktioniert.

5 [Minoikum und Troja]

Das helle Geheimnis der Frau, das auf einem kleinen Stick
paradiesischer Erde ein Marchenreich voller Friede und
Schoénheit hatte erstehen lassen, war vergessen, verdrangt. Mit
einer sakularisierten Frau, einem dunklen Geheimnis, einem
Verhangnis, begann nun die patriarchalische Rationalisierung
der Welt. Naturlich war die Herstellung des unumschrankten
mannlichen Primats nicht eine Angelegenheit und Aufgabe
einzelner Helden und weniger Jahre. Denn der Frau blieb noch
lange Zeit der aubBerliche Zauber des Geschlechts und mit
diesem ein Rest jener Macht ihrer groRen Vergangenheit. Der
mykenische Kulturkreis erlebte in der Assimilation des reichen
Kreta seinen kulturellen Hohepunkt. Hier wirkte noch
Generationen lang die Macht der Frau. Diese Macht war jedoch
auf den Eros gegrindet, auch wenn z.T. die alten Gottheiten
noch weiter verehrt wurden. Erst im trojanischen Krieg durfen

13



wir das Ende des schleichenden Machtverlustes der Frau
erkennen, obwohl auch spater noch im Volk die Verehrung der
Muttergottheiten viele Jahrhunderte lebendig blieb.

Der minoischen Welt war die Frau als Priesterin licht- und
lebenstiftender Mittelpunkt. Dort konzentrierte sich mannliche
Schopferkraft auf das Kulturschaffen, nicht auf kriegerische
Expansion. Wir konnen uns den Kretenser unmdglich auf groben,
Jahre dauernden Kriegszigen vorstellen. Von allen seinen
Unternehmungen zog es ihn unwiderstehlich in die frohe
Gemeinschaft seines Volkes, in das bunte Leben seiner Stadte
und Palaste zurick. Eine Erscheinung wie den trojanischen
Krieg, wie Ubrigens auch die Kreuzzlige des Mittelalters, kann
man sich zureichend nur erklaren aus einer tiefgreifenden
Storung der heimischen Sphdre: als ein Ausricken der
homerischen Helden und Ritter aus der Liebesnot, aus der
Langeweile und Ode mann-weiblicher Kommunikation. Wohl kann
man fir die Entstehung des trojanischen Krieges
wirtschaftliche Grinde nennen und die Affaire Helena zur
Bedeutung eines bloBlen Anlasses herabdricken. Diese Reduktion
der Geschichtsbetrachtung nach positivistischen Beweggrinden
erklart jedoch nichts von der Dynamik des Lebens, das hinter
den Erscheinungen wirkt. Es handelte sich bei diesem Kriegszug
um ein kollektives Fluchtphanomen vor der Frau. In ihm drickt
sich das tiefe Unbehagen aus uber den Stand der Beziehungen
zwischen den Geschlechtern. Ohne diese soziologische Grundlage
ware das kollektive Zusammenstrdmen der griechischen
Ritterscharen aus der ganzen Agdis, nur um das verratene
Liebesgliick eines Menelaos wiederherzustellen, undenkbar
gewesen. Gerade die fast einmitige Geschlossenheit, die da vor
die Tore Trojas zog, zeigt, wie tief die Welt der Griechen
unter dem Verlust der Mitte zu leiden hatte, wie weit die
Liebesblindheit fortgeschritten war und wie sehr der erotische
Machtkampf zwischen Mann und Frau zu einer Entscheidung
drangte. Die Treulosigkeit einer Frau, eine private Episode -
dieser AnlaB zum Krieg war starker als alle hauslichen Bande
in der ganzen agaischen Welt; starker als der Einflul der
vielen Frauen, die nun verlassen wurden, dal an einer einzigen
Schwester die Untreue bestraft werde.

Dieser Verfall an mann-weiblicher Liebesfahigkeit 1labBt darauf
schlieRen, daB nun auch die erotische Spannung zwischen Mann
und Frau abgebaut und die Zeit reif war, an Helena das Exempel
einer abschlieBenden mannlichen Emanzipation zu statuieren.
Den edelsten Flirstenhdusern drohte, wie wir wissen, Anarchie
in den mann-weiblichen Beziehungen. Sie konnte nur dadurch
positiv iUberwunden werden, daB sich der Mann auf das verlorene
oder unentwickelte Geheimnis der Frau besann, seinen

14



Besitztrieb zurtckstellte und dadurch die Frau zwang, an dem
Vacuum seiner Passivitat, seiner Erwartung ihre verschiitteten
geistigen Fahigkeiten zu regenerieren oder zu entwickeln und
aus ihrer erotischen VerauBerlichung zu wahrer Frauenwirde
zurlickzukehren. Daran war, aubBer in Troja, kaum zu denken. Was
die griechischen Ritter nach einem jahrhundertelang hin- und
herwogenden Geschlechterkampf suchten, war der endgiltige und
unumschrankte Besitz der Vorherrschaft.

Die Auseinandersetzung mulRte sich an der Frau entzinden, die
noch verkodrperte, was die Ritter zu Hause nicht mehr besalen:
Helena wurde zum hocherotischen Objekt, an dem sich das
allgemeine Unbehagen entzindete. Noch einmal wurde,
stellvertretend flir ihr ganzes Geschlecht, eine Frau zum
Mittelpunkt. Doch wurde sie es diesmal nur zu dem Zweck, diese
dominierende Stellung fir dreitausend Jahre endgliltig zu
verlieren. Helena war die Fahigkeit zu personaler Liebe
verloren gegangen. Sie setzte im Kampf um Geltung das
BewuBtsein ihrer Schonheit als Machtmittel ein. Sie liebte
nicht mehr den Mann als Person und Individuum und durch diese
Bindung hindurch Gattung und Gesellschaft; sie liebte sich
selbst und damit wurden Gattung und Gesellschaft, d.h. das
Angebot an Macht- und BewuBtseinspotential, das ein Mann zu
bieten hatte, ausschlaggebend fir die Liebeswahl. Mit jeder
Schwerpunktsverschiebung veranderte sich auch der Gunsterweis.
Helena verkorperte Schonheit ohne Scham, sie war das
persongewordene hetarisch-aphroditische Prinzip. Ihm ist
Untreue konditionell. Diese Frau mublte domestiziert werden.
Die Macht des Mannes, in der sie sich sonnte, schlug gegen sie
selbst zurick. Natirliche Treue war verloren; mit Gewalt
sollte sie wiederhergestellt werden.

Der Krieg, der zwischen dem Gesamtaufgebot der Achader und
Troja ausbrach, war eine gestraffte, explosive Repetition der
Jahrhunderte dauernden Auseinandersetzung zwischen Mykene und
Kreta. Bei den Achdern stand die Entwertung der Frau als
erotisch-gesellschaftlicher Mittelpunkt zum sexuellen Objekt
dicht bevor. In Troja jedoch lebte noch etwas von wahrer
Weibverehrung. In diese Hochburg matriarchaler Restsubstanz
importierte Paris den griechischen Hetarismus in der Gestalt
der Helena. Es ereignete sich das tragische Paradox, daB dort
die Untreue verteidigt wurde, wo der Begriff der Treue noch in
Geltung stand. In der Seherin Kassandra war dem Prinzip
reiner, priesterlicher Weiblichkeit gottliche Hilfe
erstanden.?® Sie dridngte von allem Anfang an darauf, den
Fremdkorper Helena sofort zu entfernen und ihn an die Griechen
auszuliefern. Ihren Warnungen wurde kein Gehor geschenkt. Das
zeigt, wie sehr auch in Troja das lebendige Empfinden fir

15



Treue, Ehre, Gastfreundschaft in aufBerlicher Moral =zu
erstarren drohte, wie weit auch hier Blindheit und
Machtlosigkeit der Frau fortgeschritten waren,

Das Ergebnis einer falschen Gastfreundschaft, die der
Treulosigkeit Schutz gewahrte, ist bekannt: Zehn Jahre wogte
der Kampf vor den Toren Trojas hin und her, bis das hdlzerne
Pferd, die List des Odysseus, den Achdern den Sieg brachte.
Zehn Jahre Krieg bedeuteten fir die Griechen gleichzeitig zehn
Jahre duBRere Entfremdung von Frau und hauslichem Herd. Dieser
lange Zeitraum macht den Grad an innerer Entfremdung deutlich,
der den Krieg ausgeldst hatte.

Diese Entfremdung wurde jetzt mit Gewalt aufgehoben: An der
Seite des Menelaos kehrte keine freie Frau nach Sparta zurick,
sondern eine Sklavin. Treuloser Weiberstolz war gebrochen; die
letzten Reste einstiger Herrlichkeit waren getilgt. Fir Treue,
zu der die Frau nicht mehr fahig war, wurde Ergebenheit, die
falsche Frucht einer verratenen Liebe, erzwungen. Und am Fall
Helena wurde der ganzen agaischen Welt das Beispiel mannlicher
Autonomie und Prioritat gegeben.

Ergebenheit, Anpassung, jene Haltung der sogenannten
agyptischen Helena, die Menelaos nach Sparta zurickfihrt, ist
zwar bei Tieren echt, bei Menschen eine Liuge.?’ Denn mit dieser
weiblichen Anpassung an die neuen Machtverhdltnisse war das
Organ der Treue aus dem Geist in den Intellekt verlagert.
Diese neue Eigenschaft war es, welche die Frau von ihrer
einstigen HOhe herabsinken liel auf die Stufe eines
hochstentwickelten Haustieres, das hinfort dem sinnlichen
Haushalt des Mannes zu dienen hatte. Am Bild dieser
erniedrigten Frau hat sich der Mann, wenn auch in
differenzierter Bemantelung, wahrend der dreitausend Jahre
seiner vaterrechtlichen Geschichte orientiert.3!

Agamemnon wurde aus dem Jenseits zum Ideologen der neuen
Wahrheit, die Menelaos und Helena real und vital aneinander
vollzogen. Als einem der wenigen Helden, die im Kampf um die
gewaltsame Wiederherstellung der Treue iuUberlebten, war ihm von
Troja die Heimkehr beschieden. Er hatte einst Iphigenia dem
Wohl der vereinigten Griechenmacht, dem Mannerkollektiv
geopfert, das ungestim vor die Tore Trojas drangte. Jetzt
wurde er selbst das Opfer weiblicher Untreue und Machtgier.
Kaum auf der Burg der Vater angelangt, sandte ihn der Verrat
des eigenen Weibs zu den Schatten hinab. Als Odysseus auf
seiner Irrfahrt an die Kluft zum Totenreich gelangte, stieg
mit vielen anderen umgekommenen Helden auch Agamemnon herauf.
Er verkdrperte sich in der Ausstrahlung von Opferblut zum
sichtbaren Schatten und gab Odysseus seinen schauerlichen

16



Mordbericht. Der gipfelte in einer endgliltigen Absage an Macht
und EinfluR der Frau, gipfelte in verzweifelter
Weibverachtung: Klytamnestra, "das Scheusal an Bosheit, hat
ihr eignes Gedachtnis und alle Weiber der Nachwelt ewig
entehrt, wenn eine sich auch des Guten befleiBigt!"*? Wenn eine
sich auch des Guten befleiligt - klingt hier nicht die
Unaufhebbarkeit, die Irreparabilitat des Sindenfalles an, fur
den nicht der Mensch - wir erinnern uns der Pandora-Mythe -
sondern Zeus und die Unsterblichen verantwortlich sind und den
die abendlandische Menschheit sich spater im sogenannten
Opfertod Christi sanktionieren 1lieR?

Der Mann hatte im Kampf um seine Vorherrschaft den duBRerlich-
moralischen Sieg Uber die Frau davongetragen. Die Macht der
zum erotischen Partner sakularisierten Frau war gebrochen.
Noch fehlte der Legitimitat seines Anspruches, Herr der Frau
zu sein, der entscheidende Spruch der Gottheit. Wir kennen den
Fortgang: Orestes, Agamemnons Sohn, folgte dem Orakel des
Apollon und rachte den Vater an Klytamnestra. Als Pallas
Athene den Freispruch des Muttermdrders herbeifihrte, ging ein
Weltalter zu Ende.?®?

6 [Transzendenz-Verlust]

Die Frau stand in Kreta unter der existentiellen Spannung
ihrer gott-menschlichen Beziehung. Diese Beziehung war
lebendiges Erleben und Erschauen und hatte nichts gemeinsam
mit jener gebrochenen Religiositat, die der intellektuellen
Sphare menschlicher Leidens- und Selbstreflexion entstammte
und fir Transzendenz blind und taub war. In der minoischen
Welt war der gott-menschliche Dialog das konstituierende
Prinzip menschlichen Bewultwerdens selbst. Die Ubersinnlich-
sinnliche Helle der lebendig erscheinenden Transzendenz ril}
den Menschen in die Distanz zu seiner natirlichen Umwelt.
Diese Spannung wurde produktiv als fortschreitender,
dynamischer Akt des BewuBtwerdens. Im Erlebnis einer hoheren
Liebe verklarte sich die Frau dem Mann zu einem hellen
Geheimnis. Das Werk des Mannes war der unentwegte Versuch, den
urbanen Boden zu bereiten, auf dem das Charisma des
Weibgeheimnisses immer reiner, erfillter und welthafter
inkarnieren konnte. In der minoischen Kultur finden wir
leuchtende Spuren dieser fruchtbaren Polaritat, dieser
Urarbeitsteilung zwischen den Geschlechtern.

In der spatminoisch-mykenischen Gesellschaft ging die
Verbindung zur Gottheit verloren. Die Wurzeln ins

17



Ubersinnliche vertrockneten und von der mann-weiblichen
Urspannung blieb erotische Machtpolaritat zurick. An einer
Frau, die dem Mann erotischer Kampfpreis war, bildete sich
eine ganz neue soziologische Struktur: die ritterliche
Gesellschaft. Im Kampf wurde die Ehre und mit ihr gleichzeitig
das Recht erworben, weibliche Schodénheit zu besitzen. Dieses
ritterliche Spiel um Ehre und Frauengunst erwies sich als so
endlich wie das Bild weiblicher Schonheit, das sich nicht mehr
am Quell urspringlichen Bilds verklarte. In der mykenischen
Kultur flachte der erotische Spannungsbogen immer mehr ab. Die
Frau wurde zu einem Gegenstand des hauslichen Nutzens und des
rohen Triebes. An einer Sklavin konnte sich kein neuer
Kulturwille, nicht einmal kriegerische
Verteidigungsbereitschaft mehr entzinden. Das Bewultsein war
entspannt; Langeweile, Gleichglultigkeit und Ziellosigkeit
breiteten sich aus. Gelahmt vom Entsetzen seiner schrecklichen
Siege, vegetierte das mykenische Rittertum dahin. Als der
Ansturm roher Barbarenkraft aus dem Norden uber es
hereinbrach, war es unfahig, kraftvoll zu widerstehen.

Die ungesitteten Naturvolker vermischten sich mit der
hochentwickelten mykenischen Restbevodlkerung. Es folgten
Jahrhunderte des Kulturverfalls, Jahrhunderte der
"Verhaltenheit", Jahrhunderte eines griechischen Mittelalters.
Der Mensch dammerte dahin, denn alle originalen Dialoge waren
aufgekiindigt. Losgebunden von den befeuernden Urspringen,
tastete er nach einer neuen Orientierung. Und jetzt geschah
das radikal Neue und Umwalzende: Der Mythos, erste
geschichtliche Uberlieferung, wurde zum Ersatz fir verlorene
Unschuld und Unmittelbarkeit. Der Dialog mit der Vergangenheit
schob sich an die Stelle gott-menschlichen und mann-weiblichen
Dialogs.

Der minoische, ja noch der mykenische Mensch besall eine
zyklische Vorstellung von Raum und Zeit; sein Werk, dem jede
geschichtliche Reminiszenz fremd ist, beweist, daRl Kultur mit
Geschichtsbewultsein nichts zu tun zu haben braucht. Der
Kretenser bezog seine schopferischen Antriebe aus dem
Umgreifenden; er betrieb im besten und lebendigsten Sinn
imitatio dei. Das nun heraufkommende Welt- und
Selbstverstandnis stand dazu im denkbar scharfsten Gegensatz:
Es entzindete sich an der legendaren GrdoBe der Vorvater, an
den Koénigen und Helden, die der Mythos unmittelbar von den
Gottern abstammen lieR. Am Spannungsgefdlle zwischen Vorzeit
und Gegenwart, an den erinnerten Spuren einstiger mythischer
Lebensganzheit, d.h. in geschichtlicher Selbstentzindung, in
historischen Reflexionen gewann der griechische Mensch die
neuen Antriebe zu schopferischem Handeln. An den Gefilden

18



hoher Ahnen, im Umgang mit ritterlich-patriarchalischen
Leitbildern wurde in mannlich-intellektueller Selbstreflexion
der Bildstoff gewonnen fur die uns so vertraute Dynamik der
hellenischen Kulturentwicklung. Das religidse Erleben wurde
intellektueller Reflex, die Frau zum Haustier domestiziert.
Abendlandische Geschichte begann mit einem Akt
patriarchalisch-narziBtischer Selbstbefruchtung. Gewibl
rebellierte das Gewissen gegen diesen mannlichen Verrat an
Gottheit und Frau. Es entlastete sich jedoch an einem
Gotterhimmel, der in Jahrhunderten miindlicher Uberlieferung
das Abbild einer menschlichen und zwar einer korrupten
vaterrechtlichen Gesellschaft geworden war.3*

Anmerkungen

Abklurzungen haufig gebrauchter Literatur-Hinweise:

GB = Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft,
dreibandige Ausgabe, 1961

Matz = Friedrich Matz, Kreta und frihes Griechenland, Baden-
Baden 1962

Scha. = Fritz Schachermeyr, Die minoische Kultur des alten

Kreta, Stuttgart 1964

Das minoisch-mykenische Sindenfall-Modell

1 J.J.Bachofen, Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart 1954

2 vergl. Martin P.Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion, 1955, S. 292 ff.

Die erscheinende Gottheit in der Kultszene: der
erregendste Vorgang in der ganzen minoischen Kultur, ein
Vorgang, der diese von allen Nachbarkulturen
unterscheidet. Vergl. Friedr.Matz, Gottererscheinung und
Kultbild im minoischen Kreta, Wiesbaden 1958

Das fir Kreta so bedeutungsvolle Ratsel der Kinder-
Epiphanie - vergl. hierzu GB, Bd. III, "Gotterkennen",
"Schopfungsibersicht", "Die urgeistigen Ebenen IV".
Hieraus kann gefolgert werden, daR es sich um ein geistig
jugendliches Volk gehandelt hat. In diesem Zusammenhang
wird auch die Lust am Tandeln und Spielen, die Scha.
erwahnt, verstandlich.

19



Epiphanie und Kultbild schlieBen sich aus - vergl. Scha.
S. 144; alle minoischen "Idole" mahnen deshalb zur
Vorsicht. Sie stellen keine "Gottin", sondern die Frau als
Priesterin dar. Sicheren Aufschlul Uber eine
Gottererscheinung gibt nur die Siegelkunst mit ihren
Kultszenen.

Matz spricht von "Epiphanieglaube™"™, Scha. von der
lebhaften Phantasie der Minoer in Verbindung mit ihrem
Epiphanie-Kult. Wir konnen jedoch nicht annehmen, dal
Kinstler, die die Natur mit seltener Einfihlung in das
Bewegte, Dynamische beobachtet und dargestellt haben, bei
der Darstellung von Gotterepiphanien der freischwebenden
Phantasie ihren Lauf gelassen haben; Hinweis auf
Wechselwirkung zwischen Gotterepiphanie und
Naturbeobachtung.

Dal die Priesterin im Gewand der Gottin auftreten konnte,
ist ein Hinweis darauf, daBl, wie im Erziehungsvorgang
zwischen Eltern und Kindern, die originale BewuRtwerdung
ein ProzeB aneignender Nachahmung transzendenter Vorbilder
ist.

Zur weibl. Geste der Anbetung einer erscheinenden Gottheit
vergl. eine Parallelerscheinung aus Arabien, ca. 1700
v.Chr. in "Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 1958, Bd.
I, S. 185 (Blume).

Im Gegensatz zu Mykena bildete die minoische Gesellschaft
eine Welt von Zivilisten. An Jagd und Kampf war kein
Interesse (vergl. Siegelkunst); keine Identifikation mit
der Flotte; Ubernahme des Streitwagens als Rennwagen und
zu Spazierfahrten, vergl. Scha. S. 131. Natur, Tierwelt
wurde lieber beobachtet, belauscht als gejagt. Eine Art
naturwissenschaftliches Interesse war ausgebildet: Nicht
mit der Natur zu kampfen, sich ihr gegeniberzustellen,
sondern sie zu erfassen, sich auf sie einzustellen,
drangte es den Minoer.

Scha. S. 140 "... auch blieb den Bewohnern unserer Insel
die machtmaBig-imperialistische Ausdeutung der goéttlichen
Majestat fremd. Im Gegensatz zu Vorderasien gab es auf
Kreta keine eroberungshungrigen Gotter".

Palaste - als Statten gottlicher Erscheinung, Matz S. 93 -
ihre kultische und kulturelle Funktion erklart die
widerspruchslose Anerkennung durch alle Schichten des
minoischen Volkes. Sie sind nicht Selbstzweck, sondern
Rahmen fir das Auftreten des Menschen (Scha. S. 211) und
seinen Drang, sich dem Jenseits zu verbinden. Das erhdohte

20



Lebensgefihl im Schreiten von Raum zu Raum; keine
Monumentalitat, menschliche MaRe herrschen vor; keine
Fassaden, also kein machtmaBiges Reprasentationsbedirfnis;
Architektur als Dienst am Epiphanie-Kult; Paladste und ihr
Inhalt bilden als Ausdruck menschlichen Dankes an die
Gottheit das feinste Substrat des minoischen BewuRtseins;
sie sind der Epiphanie entgegengebaut. Aus dieser
Zweckbestimmung erklart sich ihr Nach-innen-gewendet-sein.
Das Schone war verborgen; es mulRte, wie das Bewultsein
selbst, das es hervorzubringen wuBte, erst errungen,
erwandert sein - Labyrinth, Spirale. Die minoische
Innerlichkeit, die in der Kulthandlung den AnschluR an die
transzendenten Quellen suchte, brauchte diesen Schutz der
Palaste.

Hohe Stufe von Tanz und Musik. Dichtung mit feinem
Verstandnis flir die Natur darf insbesondere aus der
Siegelkunst abgeleitet werden.

Dekoration und Farbenpracht.

Die Kriterien fir eine Hochkultur - Selbstandigkeit,
Vollstandigkeit, Hochstleistungen - sind auf Kreta erfiullt
- vergl. Scha. S. 270.

Siegelkunst: geschlossene Szene, nicht Einzelgestalt ist
das Ziel der Darstellung. Der minoische Kiunstler denkt und
gestaltet in kommunikativen Bezigen. Vergl. Scha. S. 197.

"Die minoische Form ist nicht eine glickliche Mischung aus
heterogenen Elementen, sondern dichtester und
eigentlichster Ausdruck des alltaglichen Substrats." Matz
S. 56

Keramik: "Farbenpracht und technische Raffinesse
Ubersteigen ... alles Bisherige und AuBerkretische - vor
allem im dekorativen Ausdruck und in der Formensprache."
Matz S. 56.

Die Naturnadahe des minoischen Menschen - sein Bedirfnis,
die Natur zu steigern durch kunstvolle Garten,
Springbrunnen etc.

"Diese Weise des Gestaltens wirkte wie ein kihner Vorgriff
auf eine noch nicht bewaltigte Ganzheit... primitive Zluge,
das Beliebige, und doch ein hoéherer Begriff von Einheit."

Matz S. 92 f.

Uber Verbindung von Architektur und Malerei - vergl. Matz
S. 124 f.
Handwerk und Technik sind hochentwickelt - Grenzen von

Handwerk und Technik dort, wo der Naturgestalt Gewalt
21



10

angetan worden ware. "... den Sprung vom Glauben an
gottliche Welten zum Erkennenwollen eines bloR materiellen
Naturgeschehens hatten die frommen Minoer nie gewagt.
Deshalb ist es bei ihnen... zu keiner dem Theoretischen
geltenden Wissenschaft gekommen." Scha. S. 176.

Gesamtresultat dieser Kulturleistungen war: "Schdnheit".
Scha. S. 217. Hier erwachte das Gemit, der Geist - vergl.
GB, Bd. I, "Es war einmal".

Die minoische Welt steht damit genau am Ubergang zwischen
Kindheit und Erwachsenwerden, zwischen BewuRtsein und
SelbstbewulRtsein, zwischen wesenhaftem und geistigem
Welterfassen.

Martin P.Nilsson, Geschichte der griech. Religion, I.
Band, Wiesbaden 1955

Scha. S. 173, 305

GB, Bd. II, "Die Regionen des Dunkels und die Verdammnis",
"Die Regionen des Lichtes und das Paradies".

Die Trennung von Mannern und Frauen in der Kultfeier ist
ein Beleg flur das ausgebildete BewuRtsein iUber die geistig
verschiedene Wesensart von Mann und Frau. Vergl. auch
Georg Karo, Greifen am Thron, Baden-Baden 1959, S. 156.

Matz - S. 93 - weist hin auf die Verbindung von
irrationalen und rationalen, enthusiastischen und
nichternen, visionadren und diesseitsfreudigen Zugen.

Das ausgepragte Bewubltsein flir HOhepunkte ist in erster
Linie aus dem Epiphaniekult zu erklaren. Damit zusammen
hangt der Sinn firs Hierarchische, fir Ordnung und fir die
produktiven Spannungen zwischen Ordnungen verschiedener
Seinsmachtigkeit; wvergl. hierzu auch Siegelbilder mit
Szenen zwischen Tieren, Scha. S. 199. In diesen
Zusammenhangen liegt auch die Ursache flur die Generositat
der Minoer und fiur ihre sprichwortliche Gastfreundschaft
Geselligkeitskultur - vergl. Scha. S. 177.

Hohe Individualitat; geregelte Besitzverhaltnisse; Siegel
zur Kennzeichnung des Eigentums. "Magische Vorstellungen
von der Ubertragbarkeit einer persdnlichen Kraft auf eine
Sache scheinen dabei im Spiel zu sein". Matz S. 68.

Die Freiheit kinstlerischen Schaffens war durch Autoritat
nicht behindert. Vergl. Scha. S. 218. Es gab keine
ideologische Kunst. Leben und Kunst spielten frei und
zwanglos ineinander. In der Kunst verklarte sich das
Leben. Gegensatz zu Orient und Agypten. Kein Kunstgehalt
"an sich". Vergl. auch hierzu: Verwehte Zeit erwacht,

22



11

12

Vomperberg 1958, Bd. III, Nemare, S. 72 ff. Diese
kiinstlerische Freiheit entwickelte sich nicht, wie z.B. im
Abendland, in der Schwache anderer gesellschaftlicher
Machttrager, wie der Kirche, des Feudalherren usw.; es war
eine Freiheit auf der Grundlage gesamtgesellschaftlicher
Starke.

Zur Gesamterscheinung der minoischen Kultur vergl. auch
"Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 1958, Bd. III,
"Nemare" (Amenemhet III, 1849-1801 v.Chr.), S. 72 ff.
Diese aufschluBreiche Stelle bestatigt das dem
kunstgeschichtlichen Material abgewonnene Kretabild in
vollem Umfang. Die minoischen Kauffahrer, die wir im
Gesprach mit Amenemhet erleben, berichten von einem Kreta
der alten Palaste (MM IIb nach Evans).

Dem Inhalt ihres Berichtes zufolge hatte Luzifer auf Kreta
seine Herrschaft noch nicht voll entfaltet. Kretas
BewuBtsein war junger als das Agyptens. Kreta stand zu
dieser Zeit noch bevor, was uns dieselbe Quelle (Verwehte
Zeit erwacht, Bd. III) fir das friithe Agypten auf den S. 15
ff. schildert: Die Verfihrung der Weiblichkeit durch
Luzifer im Augenblick des erwachenden SelbstbewuRtseins.
Der Hohepunkt im Umgang mit den Naturgottheiten war
offenbar schon erreicht, ja Uberschritten. Wir missen also
annehmen, dal bereits mit beginnender Palastzeit
Entspannung einsetzte, die Wirksamkeit negativer
Transzendenz sich fihlbar machte, die Macht des Verstandes
einseitig sich zu entwickeln begann.

Sehr interessant auch der Hinweis des jungen Agypters, der
als Gast auf Kreta war und dorthin zurickkehren will, um
eine minoische Jungfrau zu heiraten: Sie war ihm zugetan -
er folgt ihr nach Kreta. Die Schdnheit des Landes, mit
welcher er vor dem Pharao seine Riuckkehr motiviert, ist
ein sekundares Phanomen. Im Vordergrund steht
unausgesprochen die Tatsache, daB die minoische Frau
damals noch nicht sagen konnte: "Ubi tu Gaius - ibi ego
Gaia", wo Du, der Brautigam Gaius bist, da bin ich, die
Braut Gaia. Die Frau konnte nicht verpflanzt, entwurzelt
werden, ohne ihr Geheimnis dabei zu verlieren. Erst
Ariadne kann sagen: Wo Du, Gaius bist, da bin ich, Gaia.
Wir werden sehen, daBk hierzu gravierende Anderungen in der
Personlichkeitsstruktur der Frau eingetreten sein miissen.

Vergl. hierzu Entwicklung der Kulttrachten - Zeit der
alten Palaste: Halskragen, lockerer Girtel, weiter Rock;
erst zur Zeit der neuen Palaste: Wespentaille, knappes
Mieder.

23



13

14
15
16

17

18

19

Kunst in MM II u. SM I: Erstarrung der Bewegung,
Steifheit; groRere MaBstabe; Verlust des Traumes,
Nichternheit. SM II ist schon mykenisch beeinflult. Vergl.
Scha. S 209 f.

Uber Wesen und Art der erscheinenden Gottheiten sind die
Gelehrten uneins. Marinatos und Evans bejahen einen
gewissen Monotheismus, Nilsson verneint ihn. Zumindest
Ansatze zum Monotheismus sind wohl zu bejahen - vergl. die
durch Auge und Ohr in Kultszenen dargestellte
Allgegenwart; auch die kultische Verwendung des
gleichschenkligen Kreuzes spricht dafir - vergl. Georg
Karo, Greifen am Thron, Baden-Baden 1959, S. 82.

Dal der Geist mit der Moglichkeit zur Gotterkenntnis hier
jugendfrisch zum Durchbruch kam, missen wir zwingend aus
dem hochentwickelten Schonheitssinn der Minoer schlieRen -
vergl. GB, Bd. I, "Es war einmal".

GB, Bd. III, "Die Aufgabe der Menschenweiblichkeit”
GB, Bd. II, "Gotter, Olymp, Walhall"

Vergl. Niklahs Sanftlein: "Die Entfaltung der mann-
weiblichen Wesenspolaritat in der Vor- und Friuhgeschichte
des Abendlandes"

Stierspiel schon in FM I - kultische Nachahmung des
Stierfanges - Matz S. 69.

Notwendige Erganzung: Angesichts der Herrlichkeit und
Macht, welche die Frau entfaltet, zweifelt Minos an der
eigenen Bedeutung. Seinen Rang, seine Herkunft zu
erweisen, bittet er Poseidon, ihm einen Stier zu senden.
Minos empfangt diesen Ausdruck, diese Bestatigung seiner
Macht, opfert ihn aber nicht, sondern behalt ihn als
auBerlichen Beleg seiner Potenz. Ein Gleichnis fiur die
VerauBerlichung mannlicher Kraft und Gesittung.

Aphaia-Mythe weiterverfolgen!

Damit, gewinnt statt des "Geistigen" das "Wesenhafte" im

Menschen die oberste Bedeutung - vergl. GB, diverse
Vortrage.
Minotauros als Damon - als wesenhaft-feinstoffliche

Verkdrperung einer menschlichen Fehlhaltung
(Leidenschaft). Vergl. hierzu GB, Bd. II, "Im Reiche der
Damonen und Phantome". Das lebendige Wirken von Damonen
ist beschrieben in dem Wegbereiter-Band "Laotse",
Vomperberg 1958.

24



20

21

22

Aus diesen Zusammenhangen wird klar, daB der Damon
"Minotauros" besonders dort sein Wesen trieb, wo die
Lichtverbindung durch menschliche Fehlentwicklung
unterbrochen war: in den Paldsten. Niedere, damonische,
vom Menschen erzeugte "Transzendenz" schob sich an die
Stelle originaler Gottererscheinung. Das Wirken dieses
Damons verdisterte auch das Verhaltnis des Minoers zum
Tode.

Vergl. hierzu Darstellungen von Stierspringen - grole
Differenzen in der Spatzeit, nicht aber in der Zeit der
alten Palaste oder in vorpalatialer Zeit - Scha. S. 218.

Die metaphysischen Zusammenhange dieser "Opferung"
bedirfen spater einer eingehenden Darlegung. Es soll im
Augenblick nur folgende Vermutung angestellt werden: Die
Griechen standen mit ihrer mehr verstandlich-
patriarchalischen Daseinsverfassung dem minoischen
Geschlechter-Problem - der miRbrauchten Schoépferkraft, dem
Triebtabu weitgehend fremd gegeniiber. Diese Fremdheit
bestimmte auch ihr Verhaltnis zum Produkt des minoischen
Stindenfalles, dem Minotauros. Die intellektuelle
Abkapselung gegeniber dem Leben auf feineren stofflichen
Ebenen der Schopfung war jedoch noch nicht voll
abgeschlossen. So konnten sie das Ungeheuer wahrnehmen. Da
sie ihm jedoch aus ihrer Daseinsverfassung keine
Werdekraft verliehen, muBte es in ihrer Gegenwart
schrumpfen und vergehen. Dieses Verschwinden des Damons in
der Gegenwart der griechischen Fremdlinge deuteten die
Minoer naturgemal damit daB das Ungeheuer durch diese
"Opferung" der Fremden befriedigt und besanftigt sei. - Es
sei ausdricklich vermerkt, daB diese Zusammenhange, die
hier nur gemutmaBt werden, einer eingehenden Untersuchung
bedirfen unter Heranziehung der oben angegebenen Quellen:
GB, Bd. II, "Im Reiche der Damonen und Phantome"; Laotse,
Vomperberg 1958.

Der neunjahrige Falligkeitsrhythmus fir den lebenden
Tribut ist sehr aufschluBreich. Nehmen wir an, die
attischen Jinglinge und Jungfrauen gelangten in
geschlechtsreifem Alter zwischen sechzehn und zwanzig
Jahren auf die Insel, dann umfassen die folgenden neun
Jahre die erotisch und sexuell unbefangenste und vitalste
Lebenszeit. In dieser Zeit konnten sie ihre Aufgabe,
lockerndes Ferment im Geschlechtertabu der Minoer zu sein,
am besten erfillen.

Hier hat also bereits in dunkler Vorgeschichte ein
Suindenfall mit anschlieBender mann-weiblicher

25



23
24

25

26

277

28

29

Auseinandersetzung stattgefunden, die auf Seiten der Frau
zu der totalen und autonom-militanten Gynakokratie des
Amazonentums gefihrt hat, eine frihe weibliche Tendenz,
durch Annahme der Wesensart des Mannes der bevorstehenden
Unterwerfung zu entgehen.

Theseus" Schicksal weiterverfolgen in die Katastrophen.

Dionysos und Ariadne, Sinnlichkeit als Kult; beachte auch:
das Nachleben tempordaren Amazonentums in den Dionysos-—
Mysterien.

Im Zusammenhang mit der Tatsache, daR es in der Kunst der
Minoer keine erotische Szene gibt, weist Scha. S. 128 auf
die "kultische Verinnerlichung" des minoischen Lebens hin.

Martin P.Nilsson, Geschichte der griech. Religion, Bd. I
S. 303, machte auf das Fehlen aller Sexualszenen, aller
phallischen Symbole aufmerksam.

Natirlich blieb der Palast von Knossos von den Wirkungen
der Katastrophe von Santorin nicht wverschont. Vermutlich
Uberdauerte er jedoch das Naturereignis in einem
Zerstdorungs- oder Beschadigungsgrad, dal seine sofortige
Restaurierung in Angriff genommen werden konnte.

Fir den groBen Zusammenhang der hier vorgetragenen
Hypothese ist es gleichgultig, ob die Zerstdrung durch den
Menschen oder durch ein erneutes Naturereignis erfolgte,
was viele Forscher vermuten. Entscheidend ist die
Tatsache, daB der Palast nicht wieder aufgebaut wurde, dal
also spatestens mit seiner Zerstdrung die letzten Bestande
aktiver minoischer Substanz verzehrt waren.

Es kommt in unserem Zusammenhang nicht so sehr auf das Wie
der Zerstdorung an als auf den Tatbestand der Zerstdrung
Uberhaupt. Dieser kann als wissenschaftlich gesichert
gelten. Aus diesem Grunde ware es toricht, den
vorliegenden Stoff mit einem spekulativen Vorgriff auf ein
wissenschaftliches Ergebnis zu belasten, das wir erst von
der Zukunft erwarten durfen.

Sie wurde dazu nicht nur, wie H.G. Wunderlich meint, als
"Totenpalast" und weil die Gebeine der dort Beigesetzten,
von Grabraubern vor die Eingange geschleppt, Furcht
verbreiteten, sondern als Kultzentrum mit fremden Riten
und einer patriarchalischem Verstandnis zutiefst
ungewohnten Architektur.

Vergl. "Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 19 58, Bd. II,
S. 295 ff. (Kassandra) .

26



30

31

32
33

34

Vergl. die Mythe von der sogenannten "agyptischen Helena"
- Schauplatz Orient als Rechtfertigung fir die sich
vollziehende Umstellung der Geschlechterhierarchie?

Wer sich Uber den Prozell und die Resultate dieser
weiblichen Anpassung ein Bild machen und sich gleichzeitig
die "aufgeklarte Ratlosigkeit" des Mannes dem Phanomen
gegeniber vor Augen fihren mochte, der vergl. Otto
Weininger, Geschlecht und Charakter, Wien 1923.

Odyssee, 11. Gesang

Die wichtige Frage, ob es sich bei dem Urteil der Athene
noch um einen genuin gottlichen Spruch oder bereits um
eine patriarchalische Projektion handelt, sollte bei
spaterer Uberarbeitung gekldrt werden.

Vergl. Bruno Snell, "Die Entstehung des Geistes", 1955, S.
203 ff., insbes. 208 ff.

277



