
 

1 

SPUREN MANN-WEIBLICHER MACHTPOLARITÄT IN 
GESCHICHTE UND GEGENWART: DAS MINOISCH-
MYKENISCHE SÜNDENFALL-MODELL 
 

Unsere innere und äußere Bedrohung verlangt von uns heute eine 
geschichtliche Selbstbesinnung, wie sie der Menschheit zu 
keiner früheren Zeit auferlegt war. Wenn wir uns dieser 
Besinnung stellen wollen, dann tun wir vor jeder anderen 
Überlegung gut daran, uns klarzumachen, daß die 
dreitausendjährige abendländische Geschichte, die als Tat 
hinter uns, als Aufgabe der Selbstbesinnung aber vor uns 
liegt, eine Geschichte des Mannes war. Heute zerbrechen die 
Regeln patriarchalen Selbstverständnisses, und eine 
Lebenserneuerung aus Haltung und Gesittung der Väter scheint 
undenkbar. Die Krankheit einer Geschichte, deren Grundzüge 
männlicher Intellekt bestimmte, ist seit dem 1. Weltkrieg in 
den Zustand der Agonie eingetreten. Unter dem Druck des Endes 
besinnt sich der Mann, langsam zwar und unter innerer 
Selbstüberwindung, auf seinen weiblichen Daseinspartner. Die 
Verwunderung darüber, daß die Frau dreitausend Jahre lang im 
öffentlichen, kulturellen und religiösen Leben eine subalterne 
Rolle gespielt hat, kann nicht nachhaltig und tief genug sein. 
Denn mit dieser Verwunderung beginnt eine Geschichts- und 
Lebensbetrachtung, die über die Ränder und Grenzen der 
männlichen Geschichte hinauszugreifen sucht und deshalb 
aufhört, narzißtische Selbstbespiegelung zu sein. Gott und 
Lebenswirklichkeit hat der geschichtliche Mann lange genug in 
Ideen gesucht. Auf diesem Wege ist er gescheitert. Es steht zu 
vermuten, daß er heute bei der Frau, in einer verwandelten 
Kommunikation, suchen muß, was er auf den Wegen seiner 
Geschichte nicht fand. Daß diese Frau nach Jahrtausenden der 
Unterdrückung und Diffamierung dieser Befreiung und Befragung 
fast unvorbereitet und hilflos gegenübersteht, zeigt nur den 
Umfang und die Schwere der Aufgabe, die seit dem Erscheinen 
Christi unter Mißbrauch Seines Erlösertodes aufgeschoben 
wurde. Heute, nach dem Scheitern aller falschen 
patriarchalischen Erlösungshoffnungen, müssen wir die Frau als 
Lebensmacht in alle unsere Reflexionen miteinbeziehen, müssen 
unser Gewissen, müssen Kunst und Geschichte nach dem Geheimnis 
der Frau befragen. 

Die innere Leere unserer geschichtlichen Situation, die 
Erschöpfung des patriarchalischen Augenblicks, zwang auch den 
Blick des Forschers immer tiefer in die menschliche 
Vergangenheit zurück. Parallel zur Auflösung der 



 

2 

patriarchalischen Vorrangstellung beobachten wir, daß - vor 
allem seit dem ersten Weltkrieg - die Wissenschaft ihre 
Forschungsgebiete auch auf vorpatriarchale Kulturen ausdehnte. 
Noch Schliemann ließ die Ausgrabungen auf Knossos, wo er schon 
den Spaten angesetzt hatte, an den angeblich überforderten 
Grundstückspreisen scheitern. In Wahrheit dürfte sich sein 
patriarchalisches Interesse dort erschöpft haben, wo es noch 
Selbstbestätigung fand: bei den homerischen Griechen. Das 
unbequeme Geheimnis, das die Trümmer von Knossos bargen, blieb 
ungelüftet. Doch schon knapp 20 Jahre später tat Evans die 
ersten Spatenstiche in das fremde Reich. Geschichtlicher Zwang 
siegte über Faust's Schaudern - die Geschichtswissenschaft 
trat den Gang zu den Müttern an. Seither steht die Erforschung 
der matriarchalen Kulturen im Licht intensiver 
wissenschaftlicher Arbeit. Ihre Resultate beginnen über die 
Grenzen der Wissenschaft hinaus eine Faszination auszuüben, 
die nur damit zu erklären ist, daß heute der Bann 
patriarchalischer Selbstbespiegelung zu brechen beginnt. Wir 
machen uns mit dem Gedanken vertraut, daß das Vaterreich auf 
dem Reich der Mutter, daß der Bau des Abendlandes auf den 
dreitausend Jahre vergessen-verdrängten Fundamenten einer 
Gynäkokratie errichtet ist. 

 

 

1 [Sphärenverbindende Weiblichkeit] 

Die Zeugnisse der minoischen Kultur des alten Kreta wirken 
vielfach fremd auf den heutigen Betrachter. Hinter dieser 
Fremdheit verbirgt sich etwas vom Geheimnis der Frau, dem wir 
uns stufenweise nähern wollen. 

Gehen wir von den Symptomen aus: Da ist zuerst ein 
tausendjähriger Friede, aufgebaut auf einer Harmonie von 
öffentlichen und privaten Interessen, wie sie in 
patriarchalischen Zeitläuften und Staatswesen ohne Beispiel 
ist. In dieser Gesellschaft liebte der Mann das Abenteuer der 
Kultur, der Schönheit, der Urbanität so sehr, daß ihm für 
kriegerische Abenteuer kaum ein Gedanke übrig blieb. Der 
lebendigen Schöpferkraft dieses Volkes werden wir nicht 
gerecht, wenn wir sie, nach Bachofens Schema,1 als eine 
hetärisch-aphroditische oder eine demetrische Dämmerstufe für 
das Erwachen der apollinisch-solaren Paternität gelten lassen 
wollen. 

Goethe sagt einmal: "Alles auch Meinende / wird nicht vereint, 
/ weil das Erscheinende / nicht mehr erscheint." Das 
Erscheinende, die Offenheit der Transzendenz, die Epiphanie 



 

3 

der Gottheit - das war, wenn die Kunstgeschichte die 
minoischen Funde richtig deutet, das Geheimnis dieser Kultur 
die an innerer Geschlossenheit, an Vereinigung alles Meinenden 
ihresgleichen sucht. Dieses Geheimnis eines offenen 
Götterhimmels zu hüten, war auf Kreta die Frau berufen. Sie 
war es, nicht der Mann, die unmittelbar zu einer Gottheit 
stand, die sich ihr in reicher Gestaltenfülle nahte und 
zeigte. Zu dieser Gottheit unterhielt die Frau 
sphärenverbindenden Kontakt.2 Der Unterschied zwischen einer 
gynäkokratischen und einer patriarchalischen Lebensform beruht 
also nicht primär in abweichenden Rechtsnormen, die Mann oder 
Frau einseitig begünstigen, sondern in einer Rangordnung 
natürlicher Fähigkeiten, in einer Differenz in der geistigen 
Aufnahmefähigkeit für jenes feiner organisierte Leben, das 
sich gewöhnlich hinter den Erscheinungen der äußeren Welt 
verbirgt und das wir deshalb heute sehr pauschal das Jenseits 
nennen. In der minoischen Frau müssen wir uns beide Sphären 
als zeitweise zu einer Einheit verbunden vorstellen. Diese 
priesterlichen Eigenschaften waren es, welche der Kretenserin 
mit dem religiös-kultischen gleichzeitig den sittlichen und 
gesellschaftlichen Primat sicherten und ihr in der Hierarchie 
des geistigen Seins den höchsten Rang zuwiesen. Ihre 
Empfindungsfähigkeit, ihre Erfahrung und Innerlichkeit ließen 
sie dem mehr praktisch begabten minoischen Mann überlegen 
sein.3 

Diesem minoischen Mann war die Frau ein Lebenspartner, der ihm 
rational nie voll erfaßbar wurde. Aus diesem Grunde blieb es 
der minoischen Frau erspart, Objekt des Mannes zu werden. Sie 
blieb als helles Geheimnis leben- und bewußtseinsspendende 
Mitte. Der Mann muß in dieser Bindung das Glück des 
Behaustseins, der Heimatlichkeit stark erfahren haben. Denn 
ihm blieben Expansionsdrang und machtpolitische Ausschweifung 
samt aller männerbündlerisch-kollektiven Unternehmungslust 
fremd.4 Er kannte kein Heldentum, wie es zum Wesen der 
homerischen Griechen gehörte. Dafür entwickelte der Kretenser 
in der Bindung an die weibliche Mitte die Freiheit eines 
Schöpfertums, das ihn auf handwerklichen, künstlerischen, 
wirtschaftlichen und politischen Gebieten zu außerordentlichen 
Höhepunkten führte.5 Diese Höchstleistungen traten aber nicht, 
wie bereits im Griechentum, als große, meist einsame 
Einzelleistungen in Erscheinung, sondern standen im Dienst 
einer durchgestalteten Kultur und gingen in ihr auf.6 

Kult und Künste, Geselligkeit und Spiele beherrschten das 
Leben, und Arbeit war das unermüdliche Zurüsten zu dem 
Daseinsfest dieser Kultur, das sich einen immer höheren 
Ausdruck schuf. Weltoffene Innerlichkeit - vielleicht treffen 



 

4 

wir mit diesem Paradox etwas vom Wesen der minoischen 
Heiterkeit, einer epidemisch wirkenden Lebensfreude und 
farbigen Frömmigkeit, wie sie später nur noch in einzelnen 
Individuen rührende Gestalt angenommen hat, nie wieder in 
ganzen Kulturen. Es wundert uns deshalb nicht, daß, heiter wie 
das Diesseits für den Kretenser auch das Jenseits war. Nicht 
der Hades des Hellenen, nicht Hölle oder Fegfeuer des Christen 
erwarteten die Seele im Hinübergehen, vielmehr sprechen die 
Zeugnisse dafür, daß die Reise ins Elysion, auf die Insel der 
Seligen, ging.7 

Der produktive Reichtum, die innere Ruhe und die 
außergewöhnliche soziale Ausgewogenheit des minoischen Lebens 
werden häufig auf den natürlichen Schutz der Insel und auf die 
zeitweilige minoische Seeherrschaft zurückgeführt. Man mag 
damit die äußere Sicherheit zu einem Teil erklären. Der Friede 
im Innern, vor allem der kontinuierliche Kulturanstieg, der 
seinen Bewußtseins- und Gestaltenkosmos, seinen schöpferischen 
Willen nicht in erster Linie an Überlieferungen entzündete, 
nicht aus historischer Reflexion, sondern aus unmittelbar 
metaphysischem Erleben schöpfte und mit einem Minimum an 
fremdem Lehngut eine originale Kulturleistung vollbrachte - 
diese Phänomene sind nur aus dem geheimnisvollen Wirken der 
minoischen Frau zu verstehen. Ihre spannungsreiche Beziehung 
zu den übersinnlich-sinnlichen Dimensionen des Seins, ihre 
priesterliche Macht stiftete den Spielraum, den der Mann als 
Herrscher und Künstler, als Kaufherr und Bauer schöpferisch zu 
bewältigen und zu erfüllen hatte. In dieser Kultur bewährte 
sich Polarität zwischen den Geschlechtern als lebendige 
Ergänzung, als bewußtseins- und kulturstiftende Differenz.8 

Für die Wissenschaft besteht heute kein Zweifel mehr daran, 
daß alle Schichten des minoischen Volkes in dieses Daseinsfest 
miteinbezogen waren.9 Hier trug sich jeder aufrecht - und 
anders als aus einer Harmonie zwischen Staat und Bürger, 
zwischen Herren und Knechten kann man sich den fast 
tausendjährigen inneren und äußeren Frieden, der dieses Reich 
krönte, nicht denken.10,11 

 

 

2 [Stagnation und beginnender Verfall] 

Doch einmal kam der Augenblick, wo diese Pax minoica, Beispiel 
für die legendäre Ruhe der Mutterreiche, gefährdet war. 
Zeugnisse der minoischen Kunst: die Darstellung von 
Kultszenen, der fortschreitende Verfall und die 
Veräußerlichung der Idolkeramik, Erscheinungen des 



 

5 

Naturalismus und Impressionismus, die uns höchst vertraut 
anmuten - sie alle lassen darauf schließen, daß in mittel- und 
spätminoischer Zeit, in der Periode der mittleren und neuen 
Paläste, die Unmittelbarkeit des kultischen Erlebens 
verlorenging und gleichzeitig die minoische "Dame", also eine 
Frau mit stark ausgeprägtem Selbstbewußtsein hervortrat.12 Wir 
dürfen mit einiger Begründung vermuten, daß die Frau nicht in 
der Lage war, ihren Umgang mit den Naturgottheiten in einen 
Durchbruch zu einem höheren Götterhimmel zu steigern. Sie 
blieb in der Ahnung einer höheren, die Naturgottheiten 
beherrschenden geistigen Dimension befangen, und Marinatos 
nennt den minoischen Kult meines Erachtens zu Recht einen 
"unvollkommenen Monotheismus".13 Hier müssen wir den Beginn 
einer Stagnation in der inneren Entwicklung der Frau vermuten, 
die sich nun auf den Mann und seinen Kulturwillen überträgt. 

Die Frau ist vermöge ihrer besonders feinen 
Empfindungsfähigkeit dazu berufen, Mittlerin, Brücke zu bilden 
zwischen Diesseits und Jenseits und die Menschheit den Quellen 
ursprünglichen Seins zu verbinden.14 Diese Aufgabe erschöpft 
sich nicht in der Beziehung zu den Naturgottheiten, wie die 
alten Völker sie kannten und verehrten. Vielmehr gehört es zur 
Aufgabe der Frau, im Ahnen, Erschauen und Erkennen in immer 
höhere Sphären der Schöpfung vorzudringen, die Kommunikation 
zwischen Welt und Schöpfer immer dichter und lebendiger zu 
gestalten und darin dem äußeren Anstieg ihrer Kultur 
voranzugehen.15 Ihr lichterfülltes Dasein soll dem Mann immer 
neue Kraft und neuen Bildstoff zur Entfaltung seines 
Kulturwillens vermitteln. Diese Entwicklung durchbrach die 
Frau mit einsetzendem Selbstbewußtsein, um das eigene Ich vor 
den Gotteswillen zu stellen. Soweit das zum Kürzel reduzierte 
Bild, das die Gralsbotschaft von der Aufgabe der Frau gibt. 

Die Zeugnisse, die wir von der minoischen Kultur besitzen, 
deuten darauf hin, daß wir in ihr eine lebendige 
geschichtliche Entsprechung zu diesen Schilderungen vor uns 
haben. Die Frau stand in Kreta auf einem Höhepunkt ihrer 
priesterlich-gesellschaftlichen Macht. In der existentiellen 
Spannung zu den Naturgottheiten, hinter und über denen bereits 
höhere, mächtigere Wesen und Geister geahnt wurden, war sich 
der Mensch und insbesondere die Frau der Natur bewußt geworden 
und stand damit an der Schwelle geistigen Selbstbewußtseins. 
Die Erfahrung, daß die menschliche Gestalt mit der 
erscheinenden wesenhaften Gottheit gleichgestaltig ist, 
entließ die Frau aus der ausschließlichen Bindung an die 
Naturgottheiten in die Freiheit eines Selbstseins, darin sich 
die von der Gottheit empfangene Liebe als freiwilliger Dank, 
als bewußte Treue bewähren mußte. Die Frau, mündig, nun nach 



 

6 

den höheren Quellen des Daseins zu suchen, stand vor der 
folgenschweren Entscheidung, die Erfahrung ihrer eigenen 
Gestalt und Schönheit zum Mittelpunkt des geschaffenen Lebens 
zu machen, ihrem Bewußtsein eine Brechung ins Ich zu geben, 
oder in einem Akt geistiger Inbrunst den entscheidenden 
Durchbruch in höhere geistige Dimensionen zu vollziehen - 
Dimensionen, die der Welt im Ganzen, nicht, wie die 
Naturgottheiten, nur in ihren Teilen gegenüberstehen. Die 
Verweltlichung der Frau, die Veräußerlichung der Kultsphäre 
sowie das gesellschaftliche Raffinement in spätminoischer Zeit 
weisen auf die Entscheidung zugunsten des autonomen weiblichen 
Ich und verleihen der Vermutung, es hier mit einem Modell 
eines real gelebten Sündenfalles zu tun zu haben, eine hohe 
Wahrscheinlichkeit. Aus allen Lebensäußerungen, die der Spaten 
des Archäologen zutage gefördert hat, ebenso aus den 
Überlieferungen des Mythos müssen wir schließen, daß in dieser 
Zeit die Evidenz des kultischen Erlebens verloren ging und daß 
die Kultgebräuche zu einer Staffage weiblichen Eigenlebens 
umfunktioniert und zu Machtmitteln weiblicher Subjektivität 
mißbraucht wurden. Epiphanie fand nicht mehr oder nur noch 
ausnahmsweise statt; die bewußtseinsstiftende Spannung 
zwischen Diesseits und Jenseits schwächte ab; Kult wurde zum 
religiösen Theater und als solches unserem abendländischen 
Verständnis vertrauter. Aus lebendigem Kult entstand Religion 
und diese wurde das Medium menschlicher Selbstdarstellung. 

Das Verblassen der priesterlichen Qualitäten brachte es mit 
sich, daß die Gestalt der Frau aus dem geheiligten 
Naturzusammenhang sich löste, daß Schönheit, statt natürlicher 
Ausfluß priesterlicher Lichtverbindung zu sein, in den Dienst 
persönlichen Geltungsdranges gestellt wurde. Dieses 
Selbstverständnis von eigenen Gnaden bedeutete den Anfang vom 
Ende weiblicher Macht und Größe. Die Frau versagte als 
persongewordener Knoten- und Durchgangspunkt schöpferischer 
Kräfte. Dem Mann fehlte damit die Befruchtung seiner 
Tatsphäre. Neue kultische und kulturelle Ziele blieben 
verborgen. Die minoische Gesellschaft wurde zum geschlossenen 
System. Der künstlerische Wille wurde retrospektiv und 
reflexiv und warf sich auf die Darstellung des zur Konvention 
erstarrenden Kultlebens. In Wiederholung und Verfeinerung 
kündigte sich der bevorstehende Verfall an. Es lockerte sich 
die produktive Spannung zwischen Menschheit und Gottheit, 
zwischen Mann und Frau, zwischen Mensch und Natur. Das Idol, 
vom Menschen gestaltete Gottheit, trat an die Stelle der 
Erscheinenden; Natur blieb unverklärt und begann dem Menschen 
zu erstarren zum immer gleichen Objekt; die bildende Kunst 
reagierte mit Naturalismus, der schließlich in einen 



 

7 

Impressionismus überging, in dem sich drohende Blindheit und 
endgültiger Spannungsverfall ankündigte. Und im Hervortreten 
von Kavalier und Dame begann sich die Polarität zwischen Mann 
und Frau abzubauen. Schachermeyr betont zu Recht "die Neigung, 
sich über die Geschlechtergrenzen hinweg anzupassen". Doch 
darf man wohl den Höhepunkt dieser Anpassung erst in der Zeit 
der neuen Paläste suchen. 

Der Mythos gibt denselben Vorgang in gedrängter 
Gleichnishaftigkeit wieder: Der Stier spielte auf Kreta von 
allem Anfang an eine bedeutende Rolle. Er war das Symbol 
männlicher Zeugungskraft im Sinne von Weltbewältigung in 
aktivdrängendem Schöpfertum.16 Pasiphae, die Gattin des Minos, 
hatte ihren metaphysischen Ort verlassen und den Umgang mit 
der Gottheit verloren; sie befruchtete sich nicht mehr am 
Quell ursprünglichen Bilds. Das Vacuum ihrer inneren Leere 
suchte nach Ersatz. Auf die Begattung durch den Stier, das 
männliche Schöpfertum, richtete sich ihre Hoffnung. In ihrer 
Gottverlassenheit suchte die Frau Kraft und Erlösung beim 
Manne, dem sie geistige Befruchtung nicht mehr vermitteln 
konnte. Um die Zeugungskraft des Mannes von seinem produktiven 
Kulturschaffen abzulenken und auf sich selbst zu ziehen, mußte 
sich die Frau in Tiergestalt, d.h. unter ihr Bewußtsein 
erniedrigen. Versteckt in der künstlichen Kuh des Daidalos 
empfing Pasiphae den Samen des Stiers. Es ist der Augenblick 
weiblicher Selbstverleugnung, der Versuch, Macht und Einfluß 
zu gewinnen über den Trieb; ist die Selbstdegradierung der 
Frau zum erotisch-sexuellen Objekt. Diese Begattung wurde zum 
ersten Erlebnis autonomer Geschlechtlichkeit.17 Aus der 
Beziehung zur Gottheit war menschliche Partnerschaft 
geheiligt. In den schöpferischen Spannungsbogen zwischen Mann 
und Frau war der Trieb eingebunden. Jetzt wurde er gelöst und 
begann als Machtmittel die Beziehung der Geschlechter zu 
regieren und zu vergiften. Es starb der heilige Stier Minoas 
und mit der Geburt des Minotauros wurde die geschlechtliche 
Lust, wurde der sexuelle Egoismus, diese Perversion männlicher 
Schöpferkraft entfesselt. Erotische Spannung begann an die 
Stelle der gott-menschlichen Urspannung zu treten.18 Groß war 
der Schrecken, der die spätminoische Gesellschaft angesichts 
dieses Ungeheuers ergriff. Größer jedoch war ihr schlechtes 
Gewissen. Denn das Ungeheuer, das, halb Mensch, halb Tier, die 
Schrecken des vollzogenen Liebesverrats versinnbildlichte, 
wurde in die innersten Gemächer des Bewußtseins versperrt. Es 
war das Urtabu, über dem die blühende Kultur Kretas 
abzusterben begann. Pandora, einst als "Allbeschenkte" eine 
Allgeberin, jetzt ein "blendendes Übel", füllte ihre Büchse.19 

 



 

8 

 

3 [Narzissmus und Patriarchat] 

Subjektive, eitle Gunst, die Macht des sexuellen 
Liebestausches, Erotik begann an Stelle der verklärenden 
Gottheit das Leben zwischen Mann und Frau zu regieren. Der 
Trieb, diese neue Lebensmitte, war in sich blind und 
gestaltlos. Am Nichts dieser Blindheit verlor das Bewußtsein 
seine Spannkraft, geriet die minoische Kultur in Überreife und 
Verfall. Das Schuldbewußtsein darüber, für verlorene 
Transzendenzerfahrung narzißtische Selbstbefruchtung zwischen 
Mann und Frau eingeführt, den Kultmittelpunkt aus dem 
Übersinnlichen ins Sinnliche verlegt zu haben, war umso 
größer, als sich diese entheiligte Liebe als ein leerer Wahn 
erwies. Langeweile und Unbehagen wuchsen; es geschah nichts 
Neues zwischen Himmel und Erde, und der einsetzende Verlust 
mann-weiblicher Selbstachtung führte zu ersten Störungen des 
häuslichen, heimatlichen Friedens. Es lockerten sich die alten 
heiligen Bindungen, und der Mann, der an der mißbrauchten 
Macht der Frau seine eigene äußere Macht reflektierte, begann 
kriegerisch auszuschweifen und hörte auf, der ägäischen Welt 
ein friedlicher Partner zu sein. Die Weite der Meere und die 
Gefahr der fremden Küsten lockte umso mehr, als der Mann, um 
dem neuen Mittelpunkt seinem Lebens, dem Trieb zu huldigen, 
keineswegs an seine Insel gebunden war. Die Flucht vor dem 
schlechten Gewissen, stets gegenwärtig im heimischen Palast, 
im Umgang mit der minoischen Frau, war mit Insel- und 
Weibflucht identisch. Die Regungen zur Flucht äußerten sich 
vermutlich zunächst im verstärkten Ausbau der merkantilen und 
gesellschaftlichen Beziehungen zur mittelmeerischen Welt. 
Sportliche oder kaufmännische Großmannssucht - das forcierte 
Bewußtsein eigner Bedeutung und Überlegenheit besitzt 
provozierenden Charakter.20 Ein kleiner Vorfall, ein Funke 
genügte; das Verhältnis der Partner spitzte sich zu, und die 
Entladung war da. Wir müssen annehmen, daß auf diese Weise die 
kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen der minoischen und 
der mykenischen Welt ihren Anfang nahmen. 

Was uns der Mythos überliefert, deckt sich scharf mit dieser 
theoretischen Überlegung: Androgeos, der Sohn des Minos, war 
auf attischem Gebiet durch Hinterlist ums Leben gekommen. 
Dafür hatte der Vater, Minos, das Land mit Krieg überzogen. 
Von diesem Krieg schreibt sich die Tributspflicht der Athener 
her. Sieben Jünglinge und sieben Jungfrauen hatte Athen alle 
neun Jahre an die Insel abzuliefern, wo sie dem gräßlichen 
Minotauros in einer vom Mythos nicht näher definierten Weise 
als Opfer vorgesetzt wurden. Das Unwissen darüber, was denn 



 

9 

nun wirklich mit diesem lebendigen Tribut auf Kreta geschah, 
ist bezeichnend für das Geheimnis, das sich für die Griechen 
mit dieser Inselkultur verband. Auch die Wissenschaft konnte 
die Bewandtnis dieses Tributs nicht aufhellen. 

Die Kultur der vorhomerischen Griechen zeigte einen ausgeprägt 
patriarchalischen Charakter. Theseus, der das Amazonentum 
besiegte, war der entschiedene Vertreter des Männerstaates. In 
ihm herrschte eine rationalere Beziehung zu Frau und 
Triebsphäre. Unter dem Druck des altgriechischen Rittertums 
konnte die Frau nicht entfernt die geistige Lebensmacht 
werden, zu der sie sich in Kreta entwickelt hatte. Die 
Kontakte zwischen den Geschlechtern waren weniger von zarter 
Rücksichtnahme als von männlichem Besitz- und 
Nützlichkeitsstreben bestimmt, dem sich die Frau zu 
unterwerfen hatte. Der Grieche, wie überhaupt der 
patriarchalisch orientierte Mann, besaß ein schwaches 
moralisches Verhältnis zur Treue in Liebe und Ehe. Und wenn 
die Treue eine Rolle spielte, dann in erster Linie dort, wo 
sie der Mann von der Frau zu fordern hatte. Nach dieser 
Unmündigkeit in zwischengeschlechtlichen Angelegenheiten, nach 
dieser Befreiung des Eros aus den Fesseln seines schlechten 
Gewissens, muß es den minoischen Mann und zuletzt auch die 
Frau mit der ganzen Kraft ihres Schuldbewußtseins hingezogen 
haben. Den Menschen des ausgehenden christlichen Mittelalters 
drängte es danach, die Ketten des Sündenfall-Bewußtseins 
abzuwerfen, Trieb und Lust und damit die Beziehung zwischen 
Mann und Frau zu naturalisieren, sie loszubinden von dem 
störenden Gedanken der Schuld. Sehr ähnlich müssen wir uns das 
Verlangen vorstellen, das den minoischen Menschen beherrschte. 
Was der gotische Mensch bei der sogenannten Natürlichkeit der 
Antike suchte: die Rechtfertigung eines freischwebenden, 
autonomen Ich, das keiner höheren Instanz Rechenschaft 
schuldete - die nämliche Entlastung von seinen Gewissensqualen 
fand der Kretenser beim Griechen. Der minoische Mann strebte 
fort aus dem Geborgensein in einer mythischen Lebenseinheit, 
deren Unschuld verloren war. Ihn drängte es, die Erinnerung an 
die Lebensmacht Frau loszuwerden und an die Oberfläche der 
Welt zu fliehen, Macht, Weltleben und Trieb als Naturalien zu 
rechtfertigen. Er wollte sein schlechtes Gewissen zum 
Schweigen bringen durch Entwertung der Frau. War sie sein 
erotisches Objekt geworden, stand die Welt seinem Machtstreben 
offen. Die Athener, die Achäer waren für die Minoer der 
lebendige Beweis, daß das Leben auch mit einer naturalisierten 
Triebsphäre weiterging. Was lag näher, als diesen Beweis sich 
dauernd gegenwärtig zu halten, ihn in Gestalt von sieben 



 

10 

Jünglingen und sieben Jungfrauen ins eigene Land zu 
importieren? 

Diese griechischen Jünglinge und Jungfrauen repräsentierten 
das Wunschbild der Erlösung für die spätminoische Kultur. Sie 
wurden Athen als Tribut auferlegt, nicht um einem Ungeheuer 
leibhaftig geopfert zu werden, sondern um den Damen und 
Kavalieren im Palast von Knossos zur dauernden und wachsenden 
Gewissenserleichterung zu leben, Enthemmung und 
patriarchalischen Daseinsstil systematisch zu infiltrieren. 
Sicher kam den Griechen die Aufgabe, Ferment der minoischen 
Enthemmung zu spielen, fremd vor. Auch muß ihnen das Leben 
unter dem Druck einer ihnen unbekannten Geschlechtermoral, 
unter dem Druck des Triebtabus so unverständlich gewesen sein 
wie die labyrinthische Komplexität des minoischen Palastes, 
dessen Zusammenhänge sich ihre simple, ziel- und 
zweckgerichtete Logizität nicht erschließen konnte.21 

Die Liebe zwischen Theseus und Ariadne zeigt jedoch, wie nahe 
sich die Gegensätze waren, wie sehr sie sich anzogen. Für das 
mykenische Rittertum gewannen mit wachsendem Wohlstand die 
mann-weiblichen Beziehungen größere gesellschaftliche 
Bedeutung. Zwar herrschte in Athen seit der Zeit des Königs 
Kekrops das Vaterrecht; zwar endete der Kampf zwischen Ritter- 
und Amazonentum mit der Rückkehr der wehrhaften Frau an den 
häuslichen Herd.22 Doch ist der griechische Mythos voll von 
Berichten, daß die Frau von dort aus den Kampf gegen ihren 
Herrn ohne Schwert und Rüstung, allein mit den Reizen des 
Geschlechts begabt, erfolgreich fortzuführen wußte. Wohl kam 
es nicht zu einem Wiederaufleben der Gynäkokratie. Doch war 
das Bedürfnis groß, das einseitige Vaterrecht durch eine 
erotische Aufladung der Beziehungen zwischen Mann und Frau 
heimlich zu unterwandern und die gesellschaftliche Sphäre 
spannungsreich zu gestalten. Dieses mykenische Noch-Nicht 
eines erotischen Bewußtseins entzündete sich am minoischen 
Nicht-Mehr der höheren priesterlichen Stufe. Auf dem Höhepunkt 
der Spannung zwischen den Kulturkreisen sprang der Funke über. 
Beide Kulturen vermischten sich auf der erotischen Stufe. 
Dabei erreichte die mykenische Kultur ihren ritterlich-
gesellschaftlichen Höhepunkt. Die minoische Kultur, deren 
Lebensspannung in sinnlich-übersinnlichen Beziehungen 
wurzelte, ging zugrunde. 

Nur siebenundzwanzig Mythos-Jahre waren nötig zu der 
Erkenntnis, daß inmitten der alten Paläste, umgeben vom 
verlorenen Geheimnis alter Größe und Würde, das erstrebte 
Vergessen, die erotische Enthemmung nicht stattfinden könnte. 
Nicht Athen mußte nach Kreta, sondern Kreta mußte nach Athen 



 

11 

kommen - allein diese Flucht aus den stummen Zeugen einer 
tausendjährigen Kultur und ihres Kults konnte das Vergessen 
bringen. Theseus inszenierte den Raub-Zurück. Er, strahlendes 
Gleichnis griechischen Heldentums, kam nach Kreta zur rechten 
Zeit. Denn dort sehnte sich Ariadne, die Tochter des Minos, 
nach dem starken Retter, der sie vom schlechten Gewissen, vom 
Alp des Minotauros befreite. Ihre Liebeserklärung an den 
patriarchalischen Helden bedeutete die Preisgabe ihrer Kultur, 
ihrer Geschichte, ihrer Überlieferung - kurz: ihres hellen, 
weltverklärenden Weibgeheimnisses. Das Schwert der Wahrheit, 
das die minoische Frau mit ihrem Schuldbewußtsein noch besaß, 
händigte Ariadne dem attischen Helden aus, der damit die 
Bande, die sie an ihre verlorene Weibeswürde knüpften, 
entzweischlug und sie vom Minotauros löste. Am Leitfaden ihres 
Bewußtseins fand der Held den Fluchtweg aus dem Labyrinth 
einer seinem Wesen fremden Kultur und Architektur. Mit 
Zauberschwert und Wollknäuel legte Ariadne ihr Schicksal in 
die Hände des patriarchalischen Mannes. - 

Doch im alten Palast war die Vergangenheit als lautlose 
Anklage gegenwärtig. Hier konnte sich die neue 
Geschlechterliebe, hier konnte sich eine Erotik ohne Reue 
nicht entfalten. Der Glanz der Vergangenheit stand in zu 
scharfem Kontrast zu jener neuen Liebe, die mit der Hingabe 
weiblicher Würde begann. Mit der Flucht legte Ariadne die 
verklärenden Gewänder ihrer einstigen Kultur ab; sie schlüpfte 
aus der toten Hülle ihres Weibgeheimnisses, die ihr zur Gruft 
geworden war. Sie legte die Schleier ihres Geheimnisses ab, 
vergaß mit der minoischen Gegenwart ihr wahres Selbst, um 
hinfort aus dem Bewußtsein ihrer Schönheit, ihrer erotischen 
Anziehungskraft zu leben. Es war der Augenblick einer 
geistigen Defloration von welt- und menschheitsgeschichtlicher 
Bedeutung.23 Das Kulturleben verlagerte sich in die 
Sinnlichkeit. Dionysos konnte seine Herrschaft antreten. In 
Ariadne auf Naxos fand er die Gattin.24 

 

 

4 [Ausgrabungen und Spurendeutung] 

Dem Geheimnis weiblichen Priestertums verdankte Kreta seine 
Blüte. An der verlorenen Unschuld ist sie, wenn wir die 
Zeichen recht deuten, verwelkt. Es war kein qualvolles 
Dahinsiechen. Vielmehr folgte dem inneren Tod der äußere 
unmittelbar nach. Die Ausgrabungen von Kato Zakros brachten 
1961 die Bestätigung einer Theorie von Marinatos: Der 
Vulkanausbruch von Santorin erschütterte nicht nur die ganze 



 

12 

mittelmeerische Welt und löste die deukalische Flut aus; 
dieses Naturereignis war es auch, das dem Märchen der 
Inselkultur ein plötzliches Ende machte. 

In dieser Kultur dürfen wir ein hohes Maß an menschlicher 
Unschuld und reiner Schaffenskraft verwirklicht sehen. Der 
Umstand, daß sie unterging, ohne daß sich der erotische 
Lebensstil durchgesetzt hatte, daß sie das Tabu ihrer Schuld 
mit ins Grab nahm, erklärt das kunsthistorisch ungewöhnliche 
Phänomen, daß der minoischen Kultur die Darstellung weiblicher 
Nacktheit, auch die Darstellung sexuellen Lebens bis zuletzt 
fremd geblieben ist.25 

Den Verlust der Mitte hat eine wertende Wissenschaft in den 
vergangenen Jahrzehnten in vielen Epochen der Geschichte 
gesucht, leider nicht dort, wo wir seine Spuren vermuten 
müssen. Vor allem hat die Wissenschaft das Phänomen des 
Sündenfalles der Religion überlassen, statt ihre vornehmste 
Aufgabe gerade in der Durchrationalisierung dieses scheinbar 
unaufhebbaren Fatums zu erkennen. Kreta war der Schauplatz, wo 
es der Frau gelungen war, ihre Berufung reiner zu erfüllen, 
als es in anderen Kulturen, deren Konturen sich im Dämmer der 
Vorgeschichte abzuzeichnen beginnen, geschehen ist. Aus dieser 
Mittlerstellung schöpfte ein kleines Inselvolk die Kraft zu 
wunderbaren Leistungen. Kreta war aber auch der Schauplatz, wo 
die Frau ihre priesterlichen Fähigkeiten wieder verlor und aus 
der seinstiftenden Mitte wieder heraustrat. Damit zog sie 
männliche Schöpferkraft in tödlicher Verstrickung auf ihr 
eigenes Selbst. - Die Vermutung, daß wir hier ein gelebtes, 
psychologisch deutbares Modell zu dem uns theologisch 
vertrauten Begriff des Sündenfalles vor uns haben, wird durch 
den Fortgang der Geschichte bestätigt. 

Die Katastrophe von Santorin hatte die minoischen Paläste 
unter den niedergehenden Lavamassen begraben. Auch die 
minoische Flotte war zerstört.26 Einzig der Palast von Knossos 
hatte das Naturereignis überdauert. In dieser Lage wurde die 
Inselkultur, im Innern erschöpft und ohne äußeren Schutz, die 
leichte Beute der räuberischen Mykener. Theseus war ein 
Anfang; seine Landsleute strömten in Massen nach. 

Auch der Palast von Knossos wurde jetzt zerstört. Die Ursachen 
sind nicht geklärt; doch liegen die psychologischen Gründe auf 
der Hand: Der Palast störte bei der freien Entfaltung eines 
ritterlich-erotischen Lebensstiles auf der Insel. Die 
Leuchtkraft einstiger Schönheit lag wie ein schwerer Druck auf 
den geistig und kulturell tieferstehenden mykenischen 
Eroberern. Das Mysterium, von dem der Palast kündete, 
verbreitete eine lähmende Wirkung. Was Ariadne durch die 



 

13 

Flucht - das vollbrachten die Griechen durch Zerstörung: Die 
Erinnerung an eine große Vergangenheit mußte ausgelöscht 
werden, sollte das gegenwärtige Leben nicht in musealer 
Schizophrenie ersticken.27 

Trotz der Zerstörung des Palastes wirkte sein Geheimnis in die 
Jahrhunderte hinein mächtig fort. Seine Trümmer bargen die 
kostbare Erinnerung an ein Leben in mythischer 
Erfahrungsfülle, wie sie sich dem Verständnis 
patriarchalischer Zeiten und ihrer oberflächlich-äußerlichen 
Weltansicht verschloß. Mit Scheu und Ehrfurcht gingen die 
griechischen Eroberer und Siedler dem Ruinenfeld aus dem Wege. 
Weder bewohnten sie die alten Reste, noch versuchten sie 
jemals, auf den mächtigen Fundamenten zu bauen. Die Anlage 
wurde zu einem religiösen Tabu.28 

Auf diesem Tabu, auf einer schwankenden, irrationalen Basis: 
auf einem Nein zu Erde, Natur und Weib, auf einer Absage an 
lebendig erfahrbare Transzendenz, wurde der Bau des 
Abendlandes errichtet. Wie wenig der spätere abendländisch-
patriarchalische Mann fähig und willens war, in das Dunkel der 
Ursprünge vorzudringen, das verratene Weibgeheimnis zu lüften 
- darüber gibt uns die Pandora-Mythe Auskunft: Pandora ist das 
von Hephaistos hergestellte, von Aphrodite mit Liebreiz 
übergossene Scheinweib. Das Unheil, das sich aus ihrer Büchse 
über die Erde ausgoß, stammte, so will es der Mythos ... von 
den Unsterblichen selbst. Damit war die Undurchdringlichkeit 
des Mysteriums religiös sanktioniert. 

 

 

5 [Minoikum und Troja] 

Das helle Geheimnis der Frau, das auf einem kleinen Stück 
paradiesischer Erde ein Märchenreich voller Friede und 
Schönheit hatte erstehen lassen, war vergessen, verdrängt. Mit 
einer säkularisierten Frau, einem dunklen Geheimnis, einem 
Verhängnis, begann nun die patriarchalische Rationalisierung 
der Welt. Natürlich war die Herstellung des unumschränkten 
männlichen Primats nicht eine Angelegenheit und Aufgabe 
einzelner Helden und weniger Jahre. Denn der Frau blieb noch 
lange Zeit der äußerliche Zauber des Geschlechts und mit 
diesem ein Rest jener Macht ihrer großen Vergangenheit. Der 
mykenische Kulturkreis erlebte in der Assimilation des reichen 
Kreta seinen kulturellen Höhepunkt. Hier wirkte noch 
Generationen lang die Macht der Frau. Diese Macht war jedoch 
auf den Eros gegründet, auch wenn z.T. die alten Gottheiten 
noch weiter verehrt wurden. Erst im trojanischen Krieg dürfen 



 

14 

wir das Ende des schleichenden Machtverlustes der Frau 
erkennen, obwohl auch später noch im Volk die Verehrung der 
Muttergottheiten viele Jahrhunderte lebendig blieb. 

Der minoischen Welt war die Frau als Priesterin licht- und 
lebenstiftender Mittelpunkt. Dort konzentrierte sich männliche 
Schöpferkraft auf das Kulturschaffen, nicht auf kriegerische 
Expansion. Wir können uns den Kretenser unmöglich auf großen, 
Jahre dauernden Kriegszügen vorstellen. Von allen seinen 
Unternehmungen zog es ihn unwiderstehlich in die frohe 
Gemeinschaft seines Volkes, in das bunte Leben seiner Städte 
und Paläste zurück. Eine Erscheinung wie den trojanischen 
Krieg, wie übrigens auch die Kreuzzüge des Mittelalters, kann 
man sich zureichend nur erklären aus einer tiefgreifenden 
Störung der heimischen Sphäre: als ein Ausrücken der 
homerischen Helden und Ritter aus der Liebesnot, aus der 
Langeweile und Öde mann-weiblicher Kommunikation. Wohl kann 
man für die Entstehung des trojanischen Krieges 
wirtschaftliche Gründe nennen und die Affaire Helena zur 
Bedeutung eines bloßen Anlasses herabdrücken. Diese Reduktion 
der Geschichtsbetrachtung nach positivistischen Beweggründen 
erklärt jedoch nichts von der Dynamik des Lebens, das hinter 
den Erscheinungen wirkt. Es handelte sich bei diesem Kriegszug 
um ein kollektives Fluchtphänomen vor der Frau. In ihm drückt 
sich das tiefe Unbehagen aus über den Stand der Beziehungen 
zwischen den Geschlechtern. Ohne diese soziologische Grundlage 
wäre das kollektive Zusammenströmen der griechischen 
Ritterscharen aus der ganzen Ägäis, nur um das verratene 
Liebesglück eines Menelaos wiederherzustellen, undenkbar 
gewesen. Gerade die fast einmütige Geschlossenheit, die da vor 
die Tore Trojas zog, zeigt, wie tief die Welt der Griechen 
unter dem Verlust der Mitte zu leiden hatte, wie weit die 
Liebesblindheit fortgeschritten war und wie sehr der erotische 
Machtkampf zwischen Mann und Frau zu einer Entscheidung 
drängte. Die Treulosigkeit einer Frau, eine private Episode - 
dieser Anlaß zum Krieg war stärker als alle häuslichen Bande 
in der ganzen ägäischen Welt; stärker als der Einfluß der 
vielen Frauen, die nun verlassen wurden, daß an einer einzigen 
Schwester die Untreue bestraft werde. 

Dieser Verfall an mann-weiblicher Liebesfähigkeit läßt darauf 
schließen, daß nun auch die erotische Spannung zwischen Mann 
und Frau abgebaut und die Zeit reif war, an Helena das Exempel 
einer abschließenden männlichen Emanzipation zu statuieren. 
Den edelsten Fürstenhäusern drohte, wie wir wissen, Anarchie 
in den mann-weiblichen Beziehungen. Sie konnte nur dadurch 
positiv überwunden werden, daß sich der Mann auf das verlorene 
oder unentwickelte Geheimnis der Frau besann, seinen 



 

15 

Besitztrieb zurückstellte und dadurch die Frau zwang, an dem 
Vacuum seiner Passivität, seiner Erwartung ihre verschütteten 
geistigen Fähigkeiten zu regenerieren oder zu entwickeln und 
aus ihrer erotischen Veräußerlichung zu wahrer Frauenwürde 
zurückzukehren. Daran war, außer in Troja, kaum zu denken. Was 
die griechischen Ritter nach einem jahrhundertelang hin- und 
herwogenden Geschlechterkampf suchten, war der endgültige und 
unumschränkte Besitz der Vorherrschaft. 

Die Auseinandersetzung mußte sich an der Frau entzünden, die 
noch verkörperte, was die Ritter zu Hause nicht mehr besaßen: 
Helena wurde zum hocherotischen Objekt, an dem sich das 
allgemeine Unbehagen entzündete. Noch einmal wurde, 
stellvertretend für ihr ganzes Geschlecht, eine Frau zum 
Mittelpunkt. Doch wurde sie es diesmal nur zu dem Zweck, diese 
dominierende Stellung für dreitausend Jahre endgültig zu 
verlieren. Helena war die Fähigkeit zu personaler Liebe 
verloren gegangen. Sie setzte im Kampf um Geltung das 
Bewußtsein ihrer Schönheit als Machtmittel ein. Sie liebte 
nicht mehr den Mann als Person und Individuum und durch diese 
Bindung hindurch Gattung und Gesellschaft; sie liebte sich 
selbst und damit wurden Gattung und Gesellschaft, d.h. das 
Angebot an Macht- und Bewußtseinspotential, das ein Mann zu 
bieten hatte, ausschlaggebend für die Liebeswahl. Mit jeder 
Schwerpunktsverschiebung veränderte sich auch der Gunsterweis. 
Helena verkörperte Schönheit ohne Scham, sie war das 
persongewordene hetärisch-aphroditische Prinzip. Ihm ist 
Untreue konditionell. Diese Frau mußte domestiziert werden. 
Die Macht des Mannes, in der sie sich sonnte, schlug gegen sie 
selbst zurück. Natürliche Treue war verloren; mit Gewalt 
sollte sie wiederhergestellt werden. 

Der Krieg, der zwischen dem Gesamtaufgebot der Achäer und 
Troja ausbrach, war eine gestraffte, explosive Repetition der 
Jahrhunderte dauernden Auseinandersetzung zwischen Mykene und 
Kreta. Bei den Achäern stand die Entwertung der Frau als 
erotisch-gesellschaftlicher Mittelpunkt zum sexuellen Objekt 
dicht bevor. In Troja jedoch lebte noch etwas von wahrer 
Weibverehrung. In diese Hochburg matriarchaler Restsubstanz 
importierte Paris den griechischen Hetärismus in der Gestalt 
der Helena. Es ereignete sich das tragische Paradox, daß dort 
die Untreue verteidigt wurde, wo der Begriff der Treue noch in 
Geltung stand. In der Seherin Kassandra war dem Prinzip 
reiner, priesterlicher Weiblichkeit göttliche Hilfe 
erstanden.29 Sie drängte von allem Anfang an darauf, den 
Fremdkörper Helena sofort zu entfernen und ihn an die Griechen 
auszuliefern. Ihren Warnungen wurde kein Gehör geschenkt. Das 
zeigt, wie sehr auch in Troja das lebendige Empfinden für 



 

16 

Treue, Ehre, Gastfreundschaft in äußerlicher Moral zu 
erstarren drohte, wie weit auch hier Blindheit und 
Machtlosigkeit der Frau fortgeschritten waren, 

Das Ergebnis einer falschen Gastfreundschaft, die der 
Treulosigkeit Schutz gewährte, ist bekannt: Zehn Jahre wogte 
der Kampf vor den Toren Trojas hin und her, bis das hölzerne 
Pferd, die List des Odysseus, den Achäern den Sieg brachte. 
Zehn Jahre Krieg bedeuteten für die Griechen gleichzeitig zehn 
Jahre äußere Entfremdung von Frau und häuslichem Herd. Dieser 
lange Zeitraum macht den Grad an innerer Entfremdung deutlich, 
der den Krieg ausgelöst hatte. 

Diese Entfremdung wurde jetzt mit Gewalt aufgehoben: An der 
Seite des Menelaos kehrte keine freie Frau nach Sparta zurück, 
sondern eine Sklavin. Treuloser Weiberstolz war gebrochen; die 
letzten Reste einstiger Herrlichkeit waren getilgt. Für Treue, 
zu der die Frau nicht mehr fähig war, wurde Ergebenheit, die 
falsche Frucht einer verratenen Liebe, erzwungen. Und am Fall 
Helena wurde der ganzen ägäischen Welt das Beispiel männlicher 
Autonomie und Priorität gegeben. 

Ergebenheit, Anpassung, jene Haltung der sogenannten 
ägyptischen Helena, die Menelaos nach Sparta zurückführt, ist 
zwar bei Tieren echt, bei Menschen eine Lüge.30 Denn mit dieser 
weiblichen Anpassung an die neuen Machtverhältnisse war das 
Organ der Treue aus dem Geist in den Intellekt verlagert. 
Diese neue Eigenschaft war es, welche die Frau von ihrer 
einstigen Höhe herabsinken ließ auf die Stufe eines 
höchstentwickelten Haustieres, das hinfort dem sinnlichen 
Haushalt des Mannes zu dienen hatte. Am Bild dieser 
erniedrigten Frau hat sich der Mann, wenn auch in 
differenzierter Bemäntelung, während der dreitausend Jahre 
seiner vaterrechtlichen Geschichte orientiert.31 

Agamemnon wurde aus dem Jenseits zum Ideologen der neuen 
Wahrheit, die Menelaos und Helena real und vital aneinander 
vollzogen. Als einem der wenigen Helden, die im Kampf um die 
gewaltsame Wiederherstellung der Treue überlebten, war ihm von 
Troja die Heimkehr beschieden. Er hatte einst Iphigenia dem 
Wohl der vereinigten Griechenmacht, dem Männerkollektiv 
geopfert, das ungestüm vor die Tore Trojas drängte. Jetzt 
wurde er selbst das Opfer weiblicher Untreue und Machtgier. 
Kaum auf der Burg der Väter angelangt, sandte ihn der Verrat 
des eigenen Weibs zu den Schatten hinab. Als Odysseus auf 
seiner Irrfahrt an die Kluft zum Totenreich gelangte, stieg 
mit vielen anderen umgekommenen Helden auch Agamemnon herauf. 
Er verkörperte sich in der Ausstrahlung von Opferblut zum 
sichtbaren Schatten und gab Odysseus seinen schauerlichen 



 

17 

Mordbericht. Der gipfelte in einer endgültigen Absage an Macht 
und Einfluß der Frau, gipfelte in verzweifelter 
Weibverachtung: Klytämnestra, "das Scheusal an Bosheit, hat 
ihr eignes Gedächtnis und alle Weiber der Nachwelt ewig 
entehrt, wenn eine sich auch des Guten befleißigt!"32 Wenn eine 
sich auch des Guten befleißigt - klingt hier nicht die 
Unaufhebbarkeit, die Irreparabilität des Sündenfalles an, für 
den nicht der Mensch - wir erinnern uns der Pandora-Mythe - 
sondern Zeus und die Unsterblichen verantwortlich sind und den 
die abendländische Menschheit sich später im sogenannten 
Opfertod Christi sanktionieren ließ? 

Der Mann hatte im Kampf um seine Vorherrschaft den äußerlich-
moralischen Sieg über die Frau davongetragen. Die Macht der 
zum erotischen Partner säkularisierten Frau war gebrochen. 
Noch fehlte der Legitimität seines Anspruches, Herr der Frau 
zu sein, der entscheidende Spruch der Gottheit. Wir kennen den 
Fortgang: Orestes, Agamemnons Sohn, folgte dem Orakel des 
Apollon und rächte den Vater an Klytämnestra.  Als Pallas 
Athene den Freispruch des Muttermörders herbeiführte, ging ein 
Weltalter zu Ende.33 

 

 

6 [Transzendenz-Verlust]  

Die Frau stand in Kreta unter der existentiellen Spannung 
ihrer gott-menschlichen Beziehung. Diese Beziehung war 
lebendiges Erleben und Erschauen und hatte nichts gemeinsam 
mit jener gebrochenen Religiosität, die der intellektuellen 
Sphäre menschlicher Leidens- und Selbstreflexion entstammte 
und für Transzendenz blind und taub war. In der minoischen 
Welt war der gott-menschliche Dialog das konstituierende 
Prinzip menschlichen Bewußtwerdens selbst. Die übersinnlich-
sinnliche Helle der lebendig erscheinenden Transzendenz riß 
den Menschen in die Distanz zu seiner natürlichen Umwelt. 
Diese Spannung wurde produktiv als fortschreitender, 
dynamischer Akt des Bewußtwerdens. Im Erlebnis einer höheren 
Liebe verklärte sich die Frau dem Mann zu einem hellen 
Geheimnis. Das Werk des Mannes war der unentwegte Versuch, den 
urbanen Boden zu bereiten, auf dem das Charisma des 
Weibgeheimnisses immer reiner, erfüllter und welthafter 
inkarnieren konnte. In der minoischen Kultur finden wir 
leuchtende Spuren dieser fruchtbaren Polarität, dieser 
Urarbeitsteilung zwischen den Geschlechtern. 

In der spätminoisch-mykenischen Gesellschaft ging die 
Verbindung zur Gottheit verloren. Die Wurzeln ins 



 

18 

Übersinnliche vertrockneten und von der mann-weiblichen 
Urspannung blieb erotische Machtpolarität zurück. An einer 
Frau, die dem Mann erotischer Kampfpreis war, bildete sich 
eine ganz neue soziologische Struktur: die ritterliche 
Gesellschaft. Im Kampf wurde die Ehre und mit ihr gleichzeitig 
das Recht erworben, weibliche Schönheit zu besitzen. Dieses 
ritterliche Spiel um Ehre und Frauengunst erwies sich als so 
endlich wie das Bild weiblicher Schönheit, das sich nicht mehr 
am Quell ursprünglichen Bilds verklärte. In der mykenischen 
Kultur flachte der erotische Spannungsbogen immer mehr ab. Die 
Frau wurde zu einem Gegenstand des häuslichen Nutzens und des 
rohen Triebes. An einer Sklavin konnte sich kein neuer 
Kulturwille, nicht einmal kriegerische 
Verteidigungsbereitschaft mehr entzünden. Das Bewußtsein war 
entspannt; Langeweile, Gleichgültigkeit und Ziellosigkeit 
breiteten sich aus. Gelähmt vom Entsetzen seiner schrecklichen 
Siege, vegetierte das mykenische Rittertum dahin. Als der 
Ansturm roher Barbarenkraft aus dem Norden über es 
hereinbrach, war es unfähig, kraftvoll zu widerstehen. 

Die ungesitteten Naturvölker vermischten sich mit der 
hochentwickelten mykenischen Restbevölkerung. Es folgten 
Jahrhunderte des Kulturverfalls, Jahrhunderte der 
"Verhaltenheit", Jahrhunderte eines griechischen Mittelalters. 
Der Mensch dämmerte dahin, denn alle originalen Dialoge waren 
aufgekündigt. Losgebunden von den befeuernden Ursprüngen, 
tastete er nach einer neuen Orientierung. Und jetzt geschah 
das radikal Neue und Umwälzende: Der Mythos, erste 
geschichtliche Überlieferung, wurde zum Ersatz für verlorene 
Unschuld und Unmittelbarkeit. Der Dialog mit der Vergangenheit 
schob sich an die Stelle gott-menschlichen und mann-weiblichen 
Dialogs. 

Der minoische, ja noch der mykenische Mensch besaß eine 
zyklische Vorstellung von Raum und Zeit; sein Werk, dem jede 
geschichtliche Reminiszenz fremd ist, beweist, daß Kultur mit 
Geschichtsbewußtsein nichts zu tun zu haben braucht. Der 
Kretenser bezog seine schöpferischen Antriebe aus dem 
Umgreifenden; er betrieb im besten und lebendigsten Sinn 
imitatio dei. Das nun heraufkommende Welt- und 
Selbstverständnis stand dazu im denkbar schärfsten Gegensatz: 
Es entzündete sich an der legendären Größe der Vorväter, an 
den Königen und Helden, die der Mythos unmittelbar von den 
Göttern abstammen ließ. Am Spannungsgefälle zwischen Vorzeit 
und Gegenwart, an den erinnerten Spuren einstiger mythischer 
Lebensganzheit, d.h. in geschichtlicher Selbstentzündung, in 
historischen Reflexionen gewann der griechische Mensch die 
neuen Antriebe zu schöpferischem Handeln. An den Gefilden 



 

19 

hoher Ahnen, im Umgang mit ritterlich-patriarchalischen 
Leitbildern wurde in männlich-intellektueller Selbstreflexion 
der Bildstoff gewonnen für die uns so vertraute Dynamik der 
hellenischen Kulturentwicklung. Das religiöse Erleben wurde 
intellektueller Reflex, die Frau zum Haustier domestiziert. 
Abendländische Geschichte begann mit einem Akt 
patriarchalisch-narzißtischer Selbstbefruchtung. Gewiß 
rebellierte das Gewissen gegen diesen männlichen Verrat an 
Gottheit und Frau. Es entlastete sich jedoch an einem 
Götterhimmel, der in Jahrhunderten mündlicher Überlieferung 
das Abbild einer menschlichen und zwar einer korrupten 
vaterrechtlichen Gesellschaft geworden war.34 

 

 

Anmerkungen 

Abkürzungen häufig gebrauchter Literatur-Hinweise: 

GB    = Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, 
dreibändige Ausgabe, 1961 

Matz  = Friedrich Matz, Kreta und frühes Griechenland, Baden-
Baden 1962 

Scha. = Fritz Schachermeyr, Die minoische Kultur des alten 
Kreta, Stuttgart 1964 

 

Das minoisch-mykenische Sündenfall-Modell 

 

1 J.J.Bachofen, Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart 1954 

2 vergl. Martin P.Nilsson, Geschichte der griechischen 
Religion, 1955, S. 292 ff. 

Die erscheinende Gottheit in der Kultszene: der 
erregendste Vorgang in der ganzen minoischen Kultur, ein 
Vorgang, der diese von allen Nachbarkulturen 
unterscheidet. Vergl. Friedr.Matz, Göttererscheinung und 
Kultbild im minoischen Kreta, Wiesbaden 1958 

Das für Kreta so bedeutungsvolle Rätsel der Kinder-
Epiphanie - vergl. hierzu GB, Bd. III, "Gotterkennen", 
"Schöpfungsübersicht", "Die urgeistigen Ebenen IV". 
Hieraus kann gefolgert werden, daß es sich um ein geistig 
jugendliches Volk gehandelt hat. In diesem Zusammenhang 
wird auch die Lust am Tändeln und Spielen, die Scha. 
erwähnt, verständlich. 



 

20 

Epiphanie und Kultbild schließen sich aus - vergl. Scha. 
S. 144; alle minoischen "Idole" mahnen deshalb zur 
Vorsicht. Sie stellen keine "Göttin", sondern die Frau als 
Priesterin dar. Sicheren Aufschluß über eine 
Göttererscheinung gibt nur die Siegelkunst mit ihren 
Kultszenen. 

Matz spricht von "Epiphanieglaube", Scha. von der 
lebhaften Phantasie der Minoer in Verbindung mit ihrem 
Epiphanie-Kult. Wir können jedoch nicht annehmen, daß 
Künstler, die die Natur mit seltener Einfühlung in das 
Bewegte, Dynamische beobachtet und dargestellt haben, bei 
der Darstellung von Götterepiphanien der freischwebenden 
Phantasie ihren Lauf gelassen haben; Hinweis auf 
Wechselwirkung zwischen Götterepiphanie und 
Naturbeobachtung. 

3  Daß die Priesterin im Gewand der Göttin auftreten konnte, 
ist ein Hinweis darauf, daß, wie im Erziehungsvorgang 
zwischen Eltern und Kindern, die originale Bewußtwerdung 
ein Prozeß aneignender Nachahmung transzendenter Vorbilder 
ist. 

Zur weibl. Geste der Anbetung einer erscheinenden Gottheit 
vergl. eine Parallelerscheinung aus Arabien, ca. 1700 
v.Chr. in "Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 1958, Bd. 
II, S. 185 (Blume). 

4  Im Gegensatz zu Mykenä bildete die minoische Gesellschaft 
eine Welt von Zivilisten. An Jagd und Kampf war kein 
Interesse (vergl. Siegelkunst); keine Identifikation mit 
der Flotte; Übernahme des Streitwagens als Rennwagen und 
zu Spazierfahrten, vergl. Scha. S. 131. Natur, Tierwelt 
wurde lieber beobachtet, belauscht als gejagt. Eine Art 
naturwissenschaftliches Interesse war ausgebildet: Nicht 
mit der Natur zu kämpfen, sich ihr gegenüberzustellen, 
sondern sie zu erfassen, sich auf sie einzustellen, 
drängte es den Minoer. 

Scha. S. 140 "... auch blieb den Bewohnern unserer Insel 
die machtmäßig-imperialistische Ausdeutung der göttlichen 
Majestät fremd. Im Gegensatz zu Vorderasien gab es auf 
Kreta keine eroberungshungrigen Götter". 

5  Paläste - als Stätten göttlicher Erscheinung, Matz S. 93 - 
ihre kultische und kulturelle Funktion erklärt die 
widerspruchslose Anerkennung durch alle Schichten des 
minoischen Volkes. Sie sind nicht Selbstzweck, sondern 
Rahmen für das Auftreten des Menschen (Scha. S. 211) und 
seinen Drang, sich dem Jenseits zu verbinden. Das erhöhte 



 

21 

Lebensgefühl im Schreiten von Raum zu Raum; keine 
Monumentalität, menschliche Maße herrschen vor; keine 
Fassaden, also kein machtmäßiges Repräsentationsbedürfnis; 
Architektur als Dienst am Epiphanie-Kult; Paläste und ihr 
Inhalt bilden als Ausdruck menschlichen Dankes an die 
Gottheit das feinste Substrat des minoischen Bewußtseins; 
sie sind der Epiphanie entgegengebaut. Aus dieser 
Zweckbestimmung erklärt sich ihr Nach-innen-gewendet-sein. 
Das Schöne war verborgen; es mußte, wie das Bewußtsein 
selbst, das es hervorzubringen wußte, erst errungen, 
erwandert sein - Labyrinth, Spirale. Die minoische 
Innerlichkeit, die in der Kulthandlung den Anschluß an die 
transzendenten Quellen suchte, brauchte diesen Schutz der 
Paläste. 

Hohe Stufe von Tanz und Musik. Dichtung mit feinem 
Verständnis für die Natur darf insbesondere aus der 
Siegelkunst abgeleitet werden. 

Dekoration und Farbenpracht. 

Die Kriterien für eine Hochkultur - Selbständigkeit, 
Vollständigkeit, Höchstleistungen - sind auf Kreta erfüllt 
- vergl. Scha. S. 270. 

Siegelkunst: geschlossene Szene, nicht Einzelgestalt ist 
das Ziel der Darstellung. Der minoische Künstler denkt und 
gestaltet in kommunikativen Bezügen. Vergl. Scha. S. 197. 

"Die minoische Form ist nicht eine glückliche Mischung aus 
heterogenen Elementen, sondern dichtester und 
eigentlichster Ausdruck des alltäglichen Substrats." Matz 
S. 56 

Keramik: "Farbenpracht und technische Raffinesse 
übersteigen ... alles Bisherige und Außerkretische - vor 
allem im dekorativen Ausdruck und in der Formensprache." 
Matz S. 56. 

Die Naturnähe des minoischen Menschen - sein Bedürfnis, 
die Natur zu steigern durch kunstvolle Gärten, 
Springbrunnen etc. 

"Diese Weise des Gestaltens wirkte wie ein kühner Vorgriff 
auf eine noch nicht bewältigte Ganzheit... primitive Züge, 
das Beliebige, und doch ein höherer Begriff von Einheit." 
Matz S. 92 f. 

Über Verbindung von Architektur und Malerei - vergl. Matz 
S. 124 f. 

Handwerk und Technik sind hochentwickelt - Grenzen von 
Handwerk und Technik dort, wo der Naturgestalt Gewalt 



 

22 

angetan worden wäre. "... den Sprung vom Glauben an 
göttliche Welten zum Erkennenwollen eines bloß materiellen 
Naturgeschehens hätten die frommen Minoer nie gewagt. 
Deshalb ist es bei ihnen... zu keiner dem Theoretischen 
geltenden Wissenschaft gekommen." Scha. S. 176. 

6 Gesamtresultat dieser Kulturleistungen war: "Schönheit". 
Scha. S. 217. Hier erwachte das Gemüt, der Geist – vergl. 
GB, Bd. I,  "Es war einmal". 

Die minoische Welt steht damit genau am Übergang zwischen 
Kindheit und Erwachsenwerden, zwischen Bewußtsein und 
Selbstbewußtsein, zwischen wesenhaftem und geistigem 
Welterfassen. 

7 Martin P.Nilsson, Geschichte der griech. Religion, I. 
Band, Wiesbaden 1955 

Scha. S. 173, 305 

GB, Bd. II, "Die Regionen des Dunkels und die Verdammnis", 
"Die Regionen des Lichtes und das Paradies". 

8 Die Trennung von Männern und Frauen in der Kultfeier ist 
ein Beleg für das ausgebildete Bewußtsein über die geistig 
verschiedene Wesensart von Mann und Frau. Vergl. auch 
Georg Karo, Greifen am Thron, Baden-Baden 1959, S. 156. 

Matz - S. 93 - weist hin auf die Verbindung von 
irrationalen und rationalen, enthusiastischen und 
nüchternen, visionären und diesseitsfreudigen Zügen. 

9 Das ausgeprägte Bewußtsein für Höhepunkte ist in erster 
Linie aus dem Epiphaniekult zu erklären. Damit zusammen 
hängt der Sinn fürs Hierarchische, für Ordnung und für die 
produktiven Spannungen zwischen Ordnungen verschiedener 
Seinsmächtigkeit; vergl. hierzu auch Siegelbilder mit 
Szenen zwischen Tieren, Scha. S. 199. In diesen 
Zusammenhängen liegt auch die Ursache für die Generosität 
der Minoer und für ihre sprichwörtliche Gastfreundschaft 
Geselligkeitskultur - vergl. Scha. S. 177. 

Hohe Individualität; geregelte Besitzverhältnisse; Siegel 
zur Kennzeichnung des Eigentums. "Magische Vorstellungen 
von der Übertragbarkeit einer persönlichen Kraft auf eine 
Sache scheinen dabei im Spiel zu sein". Matz S. 68. 

10 Die Freiheit künstlerischen Schaffens war durch Autorität 
nicht behindert. Vergl. Scha. S. 218. Es gab keine 
ideologische Kunst. Leben und Kunst spielten frei und 
zwanglos ineinander. In der Kunst verklärte sich das 
Leben. Gegensatz zu Orient und Ägypten. Kein Kunstgehalt 
"an sich". Vergl. auch hierzu: Verwehte Zeit erwacht, 



 

23 

Vomperberg 1958, Bd. III, Nemare, S. 72 ff. Diese 
künstlerische Freiheit entwickelte sich nicht, wie z.B. im 
Abendland, in der Schwäche anderer gesellschaftlicher 
Machtträger, wie der Kirche, des Feudalherren usw.; es war 
eine Freiheit auf der Grundlage gesamtgesellschaftlicher 
Stärke. 

11 Zur Gesamterscheinung der minoischen Kultur vergl. auch 
"Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 1958, Bd. III, 
"Nemare" (Amenemhet III, 1849-1801 v.Chr.), S. 72 ff. 
Diese aufschlußreiche Stelle bestätigt das dem 
kunstgeschichtlichen Material abgewonnene Kretabild in 
vollem Umfang. Die minoischen Kauffahrer, die wir im 
Gespräch mit Amenemhet erleben, berichten von einem Kreta 
der alten Paläste (MM IIb nach Evans). 

Dem Inhalt ihres Berichtes zufolge hatte Luzifer auf Kreta 
seine Herrschaft noch nicht voll entfaltet. Kretas 
Bewußtsein war jünger als das Ägyptens. Kreta stand zu 
dieser Zeit noch bevor, was uns dieselbe Quelle (Verwehte 
Zeit erwacht, Bd. III) für das frühe Ägypten auf den S. 15 
ff. schildert: Die Verführung der Weiblichkeit durch 
Luzifer im Augenblick des erwachenden Selbstbewußtseins. 
Der Höhepunkt im Umgang mit den Naturgottheiten war 
offenbar schon erreicht, ja überschritten. Wir müssen also 
annehmen, daß bereits mit beginnender Palastzeit 
Entspannung einsetzte, die Wirksamkeit negativer 
Transzendenz sich fühlbar machte, die Macht des Verstandes 
einseitig sich zu entwickeln begann. 

Sehr interessant auch der Hinweis des jungen Ägypters, der 
als Gast auf Kreta war und dorthin zurückkehren will, um 
eine minoische Jungfrau zu heiraten: Sie war ihm zugetan - 
er folgt ihr nach Kreta. Die Schönheit des Landes, mit 
welcher er vor dem Pharao seine Rückkehr motiviert, ist 
ein sekundäres Phänomen. Im Vordergrund steht 
unausgesprochen die Tatsache, daß die minoische Frau 
damals noch nicht sagen konnte: "Ubi tu Gaius - ibi ego 
Gaia", wo Du, der Bräutigam Gaius bist, da bin ich, die 
Braut Gaia. Die Frau konnte nicht verpflanzt, entwurzelt 
werden, ohne ihr Geheimnis dabei zu verlieren. Erst 
Ariadne kann sagen: Wo Du, Gaius bist, da bin ich, Gaia. 
Wir werden sehen, daß hierzu gravierende Änderungen in der 
Persönlichkeitsstruktur der Frau eingetreten sein müssen. 

12 Vergl. hierzu Entwicklung der Kulttrachten - Zeit der 
alten Paläste: Halskragen, lockerer Gürtel, weiter Rock; 
erst zur Zeit der neuen Paläste: Wespentaille, knappes 
Mieder. 



 

24 

Kunst in MM II u. SM I: Erstarrung der Bewegung, 
Steifheit; größere Maßstäbe; Verlust des Traumes, 
Nüchternheit. SM II ist schon mykenisch beeinflußt. Vergl. 
Scha. S 209 f. 

13 Über Wesen und Art der erscheinenden Gottheiten sind die 
Gelehrten uneins. Marinatos und Evans bejahen einen 
gewissen Monotheismus, Nilsson verneint ihn. Zumindest 
Ansätze zum Monotheismus sind wohl zu bejahen - vergl. die 
durch Auge und Ohr in Kultszenen dargestellte 
Allgegenwart; auch die kultische Verwendung des 
gleichschenkligen Kreuzes spricht dafür - vergl. Georg 
Karo, Greifen am Thron, Baden-Baden 1959, S. 82. 

Daß der Geist mit der Möglichkeit zur Gotterkenntnis hier 
jugendfrisch zum Durchbruch kam, müssen wir zwingend aus 
dem hochentwickelten Schönheitssinn der Minoer schließen - 
vergl. GB, Bd. I, "Es war einmal". 

14 GB, Bd. III, "Die Aufgabe der Menschenweiblichkeit" 

15 GB, Bd. II, "Götter, Olymp, Walhall" 

16 Vergl. Niklahs Sänftlein: "Die Entfaltung der mann-
weiblichen Wesenspolarität in der Vor- und Frühgeschichte 
des Abendlandes" 

Stierspiel schon in FM I - kultische Nachahmung des 
Stierfanges - Matz S. 69. 

17 Notwendige Ergänzung: Angesichts der Herrlichkeit und 
Macht, welche die Frau entfaltet, zweifelt Minos an der 
eigenen Bedeutung. Seinen Rang, seine Herkunft zu 
erweisen, bittet er Poseidon, ihm einen Stier zu senden. 
Minos empfängt diesen Ausdruck, diese Bestätigung seiner 
Macht, opfert ihn aber nicht, sondern behält ihn als 
äußerlichen Beleg seiner Potenz. Ein Gleichnis für die 
Veräußerlichung männlicher Kraft und Gesittung. 

Aphaia-Mythe weiterverfolgen! 

18 Damit, gewinnt statt des "Geistigen" das "Wesenhafte" im 
Menschen die oberste Bedeutung - vergl. GB, diverse 
Vorträge. 

19 Minotauros als Dämon - als wesenhaft-feinstoffliche 
Verkörperung einer menschlichen Fehlhaltung 
(Leidenschaft). Vergl. hierzu GB, Bd. II, "Im Reiche der 
Dämonen und Phantome". Das lebendige Wirken von Dämonen 
ist beschrieben in dem Wegbereiter-Band "Laotse", 
Vomperberg 1958. 



 

25 

Aus diesen Zusammenhängen wird klar, daß der Dämon 
"Minotauros" besonders dort sein Wesen trieb, wo die 
Lichtverbindung durch menschliche Fehlentwicklung 
unterbrochen war: in den Palästen. Niedere, dämonische, 
vom Menschen erzeugte "Transzendenz" schob sich an die 
Stelle originaler Göttererscheinung. Das Wirken dieses 
Dämons verdüsterte auch das Verhältnis des Minoers zum 
Tode. 

20 Vergl. hierzu Darstellungen von Stierspringen - große 
Differenzen in der Spätzeit, nicht aber in der Zeit der 
alten Paläste oder in vorpalatialer Zeit - Scha. S. 218. 

21 Die metaphysischen Zusammenhänge dieser "Opferung" 
bedürfen später einer eingehenden Darlegung. Es soll im 
Augenblick nur folgende Vermutung angestellt werden: Die 
Griechen standen mit ihrer mehr verstandlich-
patriarchalischen Daseinsverfassung dem minoischen 
Geschlechter-Problem - der mißbrauchten Schöpferkraft, dem 
Triebtabu weitgehend fremd gegenüber. Diese Fremdheit 
bestimmte auch ihr Verhältnis zum Produkt des minoischen 
Sündenfalles, dem Minotauros. Die intellektuelle 
Abkapselung gegenüber dem Leben auf feineren stofflichen 
Ebenen der Schöpfung war jedoch noch nicht voll 
abgeschlossen. So konnten sie das Ungeheuer wahrnehmen. Da 
sie ihm jedoch aus ihrer Daseinsverfassung keine 
Werdekraft verliehen, mußte es in ihrer Gegenwart 
schrumpfen und vergehen. Dieses Verschwinden des Dämons in 
der Gegenwart der griechischen Fremdlinge deuteten die 
Minoer naturgemäß damit daß das Ungeheuer durch diese 
"Opferung" der Fremden befriedigt und besänftigt sei. - Es 
sei ausdrücklich vermerkt, daß diese Zusammenhänge, die 
hier nur gemutmaßt werden, einer eingehenden Untersuchung 
bedürfen unter Heranziehung der oben angegebenen Quellen: 
GB, Bd. II, "Im Reiche der Dämonen und Phantome"; Laotse, 
Vomperberg 1958. 

Der neunjährige Fälligkeitsrhythmus für den lebenden 
Tribut ist sehr aufschlußreich. Nehmen wir an, die 
attischen Jünglinge und Jungfrauen gelangten in 
geschlechtsreifem Alter zwischen sechzehn und zwanzig 
Jahren auf die Insel, dann umfassen die folgenden neun 
Jahre die erotisch und sexuell unbefangenste und vitalste 
Lebenszeit. In dieser Zeit konnten sie ihre Aufgabe, 
lockerndes Ferment im Geschlechtertabu der Minoer zu sein, 
am besten erfüllen. 

22 Hier hat also bereits in dunkler Vorgeschichte ein 
Sündenfall mit anschließender mann-weiblicher 



 

26 

Auseinandersetzung stattgefunden, die auf Seiten der Frau 
zu der totalen und autonom-militanten Gynäkokratie des 
Amazonentums geführt hat, eine frühe weibliche Tendenz, 
durch Annahme der Wesensart des Mannes der bevorstehenden 
Unterwerfung zu entgehen. 

23 Theseus" Schicksal weiterverfolgen in die Katastrophen. 

24 Dionysos und Ariadne, Sinnlichkeit als Kult; beachte auch: 
das Nachleben temporären Amazonentums in den Dionysos-
Mysterien. 

25 Im Zusammenhang mit der Tatsache, daß es in der Kunst der 
Minoer keine erotische Szene gibt, weist Scha. S. 128 auf 
die "kultische Verinnerlichung" des minoischen Lebens hin. 

Martin P.Nilsson, Geschichte der griech. Religion, Bd. I 
S. 303, machte auf das Fehlen aller Sexualszenen, aller 
phallischen Symbole aufmerksam. 

26 Natürlich blieb der Palast von Knossos von den Wirkungen 
der Katastrophe von Santorin nicht verschont. Vermutlich 
überdauerte er jedoch das Naturereignis in einem 
Zerstörungs- oder Beschädigungsgrad, daß seine sofortige 
Restaurierung in Angriff genommen werden konnte. 

27 Für den großen Zusammenhang der hier vorgetragenen 
Hypothese ist es gleichgültig, ob die Zerstörung durch den 
Menschen oder durch ein erneutes Naturereignis erfolgte, 
was viele Forscher vermuten. Entscheidend ist die 
Tatsache, daß der Palast nicht wieder aufgebaut wurde, daß 
also spätestens mit seiner Zerstörung die letzten Bestände 
aktiver minoischer Substanz verzehrt waren. 

Es kommt in unserem Zusammenhang nicht so sehr auf das Wie 
der Zerstörung an als auf den Tatbestand der Zerstörung 
überhaupt. Dieser kann als wissenschaftlich gesichert 
gelten. Aus diesem Grunde wäre es töricht, den 
vorliegenden Stoff mit einem spekulativen Vorgriff auf ein 
wissenschaftliches Ergebnis zu belasten, das wir erst von 
der Zukunft erwarten dürfen. 

28 Sie wurde dazu nicht nur, wie H.G. Wunderlich meint, als 
"Totenpalast" und weil die Gebeine der dort Beigesetzten, 
von Grabräubern vor die Eingänge geschleppt, Furcht 
verbreiteten, sondern als Kultzentrum mit fremden Riten 
und einer patriarchalischem Verständnis zutiefst 
ungewohnten Architektur. 

29 Vergl. "Verwehte Zeit erwacht", Vomperberg 19 58, Bd. II, 
S. 295 ff.  (Kassandra). 



 

27 

30 Vergl. die Mythe von der sogenannten "ägyptischen Helena" 
- Schauplatz Orient als Rechtfertigung für die sich 
vollziehende Umstellung der Geschlechterhierarchie? 

31 Wer sich über den Prozeß und die Resultate dieser 
weiblichen Anpassung ein Bild machen und sich gleichzeitig 
die "aufgeklärte Ratlosigkeit" des Mannes dem Phänomen 
gegenüber vor Augen führen möchte, der vergl. Otto 
Weininger, Geschlecht und Charakter, Wien 1923. 

32 Odyssee, 11. Gesang 

33 Die wichtige Frage, ob es sich bei dem Urteil der Athene 
noch um einen genuin göttlichen Spruch oder bereits um 
eine patriarchalische Projektion handelt, sollte bei 
späterer Überarbeitung geklärt werden. 

34 Vergl. Bruno Snell, "Die Entstehung des Geistes", 1955, S. 
203 ff., insbes. 208 ff. 

 


