ASPEKTE DER ULMER NACHKRIEGSKULTUR - EIN
RUCKBLICK, AUSGELOST AN K.F.'S UNLUST ZzU LEBEN
(1968)

Es ist keine Lust mehr zu leben - Vom Wandel der kulturellen
Situation in Ulm!

Etwas iUber zwanzig Jahre alt ist das kulturelle Leben Ulms
nach dem Kriege. Als "die Waffen schwiegen", kamen die
Amerikaner und gaben Lizenzen. Oftmals ins Blaue hinein, in
Ansehung der Nichtparteizugehdrigkeit. Manchmal auch, unter
Beratung, verninftig. Unter dem bdse zerpfligten Boden regten
sich die Keime. Es gab dies und das, Notwendiges und Unnotiges
- gleich zwei Orchester zum Beispiel -, das meiste gedieh,
manches, ein Puppenspiel etwa, starb ab. Die Dinge
normalisierten sich, aber was allen eigen war: ein vitales
Sicheinsetzen derer, die daran beteiligt waren, die Freude,
aus dem Nichts heraus etwas zu leisten, zu formulieren, zu
bauen, zu werkeln. Es war eine schdone Zeit damals. Nicht ohne
Eifersiichteleien und Ressentiments, aber im ganzen mit einem
Zusammenhalt, einem Am-gleichen-Strang-Ziehen, wie sie
exemplarischer nicht gedacht werden konnten. Die vh kam.
Pfizer kam. Pée kam. Mendler und nach ihm Wackernagel kamen.
Es war eine Lust zu leben.

Die vh wurde bundesdeutsches Modell und blieb es.
Vielgestaltig, gediegen und mutig. So mutig, dal sie einem
heutigen Stadtrat als linksverdachtig gilt. Die HfG kam. GroB
angesagt und leider sich verengend und zerstreitend. Ein Fall
flir sich, der sich dem Aphorismus entzieht. Im Theater, dem
"Nudelbrett in der Wagnerschule", entfalteten sich Krafte, von
denen heute weithin, bis nach London, Paris und Belgrad, die
Rede ist. Neue Formen der Brecht-Inszenierung, der Schiller-
Pragung, des Mitspieltheaters und Happenings, des
Bihnenbildes, der Teamarbeit, der Darstellung unseres Lebens
auf der Szene gingen in breiten Strdmen von Ulm aus nach
Bremen und Kassel und Stuttgart.

Ins Theater zu gehen hiel angerihrt, geschockt, vitalisiert zu
werden. (Die Musik blieb, nicht nur in der Oper, dabei
bescheiden, doch auch mit Stolz im Hintergrund. Die
Meisterkonzerte kdnnen sich an den Bach- und Boulez-Tagen
absehen, was bei uns in Wahrheit mdéglich ist.) Vom Museum

I Kurt Fried ist Mitherausgeber der Sidwest-Presse und engagierter Férderer des Ulmer
Kulturlebens. K.F.'s Kulturbrief erschien am 24.6.68 im Kultur-Spiegel der SWP. Er
1lo6ste den nachfolgend mitgeteilten Beitrag "Aspekte der Ulmer Nachkriegskultur" aus.

1



gefordert, kamen junge Kunstler (Antes, Haese, Kluchenmeister)
zu deutscher und internationaler Geltung und einem alten
(Bissier) wurde, wie er selbst es ausdriickte, "seine Narretei
gerechtfertigt". Pée war in Hochform, blitzend von Einfallen.
Die Besucherzahlen stiegen rapide. Bis zu einem gewissen, dann
allerdings starren Haltepunkt war alles im Museum zu sehen,
was des Sehens wert war, wollte man kinstlerisch mit der Zeit
leben. Uber alldem stand der OB. Freilich mehr mit Reden
fordernd als eigentlich inspirierend, immer aber
nibelungentreu sich zeigend, wenn aus den Niederungen und
Altenteilen die Angriffe und Gehassigkeiten hochkamen. Es war
eine Lust zu leben.

Wie aber ist das nun heute? Zwanzig Jahre jung und schon mude
geworden? Die vh nicht, wir sagten's schon. Sie bezieht mit
Recht ihr eigenes Haus und wird sich seiner wert zeigen. Der
OB nicht; er kampft weiter, mutig, mit ganzem Herzen. Das
Theater, vor dem neuen Hause stehend. Ein Theater ohne
Besonderheit, ohne geistiges Fluidum, Treffpunkt derer, denen
das MittelmaR gemal ist. Kein Ansatz zur Teambildung, zu neuen
Formen - auBer der sozialen fir die Rentner - eben genau das,
was man gehobene Provinz nennt und was aulerhalb Ulms nur noch
mit Achselzucken und bedauernd quittiert wird. Die 24
Millionen fir das neue Haus sind, so gesehen, zunachst
fehlangelegt. Aber der Bau wird iberdauern.

Das Museum? Vom Geleisteten zehrend, mit Aufschwingen, die
immer karger werden. Die Sicht auf die Avantgarde, auf Op und
Pop und Signal leichthin dem studio f iUberlassend, das mit
einer Zusammenschau immerhin 7000 vorwiegend jugendliche
Besucher einbrachte. Nicht einmal Zebra, die neue Phantastik
oder Ornamentik vermdgen den Dr. Pée mehr aus dem
Schneckenhaus der Nachexpression und Bonne peinture zu locken.
Ja, die Alten, da stimmt es: Schonfeld und der Meister Acker.
Seltsame Wendung zum Konservativen. Wie ja auch die
Elitesammlung an europaischer Spitzengraphik immer den
gesicherten Werten, den hundert- und mehrjahrigen Kiunstlern
galt. Wenn nun aber das studio f auch nicht mehr mag, was
dann? Bleibt dann die gegenwartige und kunftige Entwicklung
der Kunst den Ulmern verschlossen? Dirfen sie die
Meistergraphik der Expressionisten und Picassos jahraus,
Jjahrein bewundern? Sich dariber freuen, dal wieder eine neue
Farblithographie von Odilon Redon erworben wurde?

Nun, vielleicht liegt, was wir beklagen, genau im Zug der
Zeit. Im nachsten Bundestag wird es die NPD geben und ihre
Sperrminoritat wird die Zuschiisse an die documenta V und
ahnliche "kulturbolschewistische" Unternehmungen auch in den

2



maRgebenden Landtagen verhindern. Die Gemeinderate werden,
nachdem Palitzsch argert und Monk nicht tragt, auch im Theater
auf Numero sicher, zu deutsch auf die Abendkasse und also das
Bewahrte, zielen. Es ist keine Lust mehr zu leben. Auf
schwabisch: "S'isch nemme des!"

MuB das so sein? Man konnte resignieren und einfach sagen: ihr
wollt es ja nicht anders. Aber die Jungen wollen es anders.
Nur daR sie politisch argumentieren und artikulieren, was nach
wie vor ein Thema der Kultur ist. Mit StraBentheater und
Bilderbeschadigungen, Protesten auf der Buchmesse und der
documenta ist nichts getan. Freiwillige vor! Auch unter den
Wehrdienstverweigerern (die in Ulm fur's bequeme Theater
sind) . Entweder es geht weiter, mihsamer als bisher und mit
starkeren Widerstanden, oder aber wir verarmen und werden
kulturell auch auf den Sektoren unterentwickelt, auf denen wir
es bisher nicht sind.

Es miRte auf diese Eskapade hin ein Strom von Zuschriften
kommen. Ablehnende oder einschrankende ohnehin. Aber auch
zustimmende, die Hand aufnehmende. Und was wird kommen? Kaum
etwas. Es ist keine Lust zu leben.

K.F.

Aspekte der Ulmer Nachkriegskultur - ein Ruckblick, ausgeldst
an K.F.'s Unlust zu leben

K.F. hat Recht; ich nehme die Hand auf: Die Hochschule fir
Gestaltung kann nicht leben und nicht sterben; das Museum
weicht zurick vor Artefakten, die aufhdren, in den Rahmen
geprelRtes Gleichnis des Daseins zu sein; das Theater, das wir
einige Jahre notig hatten wie die Luft zum Atmen, bequemt sich
einem Publikum an, das sich die Kunst als ein Element der
Bildung und des AmuUsements vom Halse halt.

Den leeren, blinden Augenblick aufzuhellen aus dem Verstandnis
des Gewesenen, ist unsere einzige Chance. Worin bestand die
Lust zu leben, gestern und vorgestern? Darin, daBl 15 Jahre
lang, wie kaum anderswo, Birger und Kinstler unserer Stadt
Daseinslinderung darin suchten und fanden, daR sie sich im
Kunstwerk ihr Leiden zusprachen? Dem Widerspruch auf die Spur
zu kommen, blicke ich zurick.



1 [Nachkriegskultur: Musik, Theater, vh, hfg]

K.F. hat die Jungen aufgerufen.- Was mich anlangt, war ich
1943 schon "alt" genug, daR mir die letzte Spielzeit im alten
Ulmer Stadttheater zum Erlebnis werden konnte. Dreimal
Musiktheater pragte sich tief ein, begleitete durch die
spateren Jahre, ragt in der Erinnerung heraus aus der Fiulle
des Stoffs: Zuerst Die Zauberflote, Kampf um die Vergeistigung
der Geschlechterliebe, ein provozierendes Mysterium; dann der
Freischiitz - Schicksal des Mannes, der nicht mehr fahig ist,
den Kaufpreis fur Agathe, die gretchenfromme Tugendbraut, zu
entrichten: der Frau, diesem hdchsten mannlichen Jagdobjekt,
das Jagdobjekt Welt, Natur zu FuBen zu legen, mit dem
ProbeschuBl sich standesgemal zu legitimieren, mit der
Morgengabe beruflicher Qualifikation den sexuellen
Liebestausch zu erkaufen; dann, dem Inhalt nach unverstanden,
dennoch, der musikalischen Verklarung wegen, die Uber die
Intrige gebreitet war, geliebt und umschwarmt: Die Hochzeit
des Figaro. Zuletzt, im alten Saalbau, steil aufgerichtet iber
dem Grauen, iuUber der Barbarei des Krieges, Jjene dem Leiden
abgerungene Apotheose der Bruderliebe: Beethovens "Neunte
Symphonie™.

Dann durfte ein Volk, welches das Verhangnis Hitler in seinem
SchoBl gezeugt und groBgezogen und in seinem Namen einen
Vertrag auf zwolf Jahre blinden Enthusiasmus mit seinem Blut
gezeichnet hatte, die kunstgewordene Stimme seines Gewissens
nicht mehr horen. Der Ruf zur Selbsterkenntnis, der im
Kunstwerk laut wird, die Stimme der Liebe, der Gewaltlosigkeit
erstickte. Die Pforten der Kunststatten schlossen sich. Und
bald zog das Vacuum der inneren Leere die duRere Zerstdrung
nach sich. Theater, Saalbau, Dreifaltigkeitskirche, alle die
Statten, mit denen meine eben erwachende Kunstbegeisterung die
Utopie einer gereinigten Menschheitszukunft verband, sanken in
Trimmer. Eindugig, ohne die Spur einer bremsenden Reflexion,
wihlte sich der Wahnsinn ins Verderben des "Totalen Krieges".

Wer konnte nach Bombennachten und Besetzung, erst recht nach
allem, was sich jetzt an geradezu artifizieller Brutalitat
enthiillte, an eine auch nur auBerliche Auferstehung glauben?
Wer durfte hoffen, daB sich an der entlarvten Physiognomie
eines Volkes, das zu neunundneunzig Prozent Hitler und das
Verbrechen gewahlt hatte, noch einmal Kunst entzinden wiurde?

Und doch geschah es. Die Sehnsucht ging nicht gleich nach der
Moderne, nach der Selbstentlarvung. Dazu lebte man noch zu
real im Schock und in seinen brandigen, steinigen Folgen. Was
im Krieg zuletzt von der Bihne trat: die Wahrheit im Glanz des
schonen Scheins, nie leuchtete sie, therapeutisch,

4



schockldosend angewendet, heller und ruhrender als damals uUber
den Trimmern. Musik war das erste, was wir wieder hdrten, in
Gasthofen, Gemeindesadlen und Kasernen auch im Freien.

Dann kam die vh. Sie zog die Verfemten an, den Untergrund; sie
Offnete die Schranken des MiRtrauens und holte die Geister,
die Gaste ins Haus, an denen sich unser verengter Atem
europaisch, Jja weltblrgerlich weiten konnte. Was hier geschah
und was uns Jungen half, die Schalen ideologischer Verkrustung
abzuwerfen, verdanken wir allein, um einen Jjuingst von OB
Pfizer gepragten Terminus zu variieren, der "sanften Gewalt",
die der Name Scholl nach dem Kriege im Lande und draufRen
reprasentierte. DaB Inge Scholl, die Uberlebende, sich auf das
Erbe der Geschwister verpflichtete, daB sie es mit ihrer
Seelenverwandtschaft ausfillte und aus dem exemplarischen Tod
der Geschwister uns einen Weg ins Leben wiedereroffnete - das
ist ihr Verdienst.

Dann, als wir hervorkrochen aus Lochern und Provisorien, als
wir wieder zu atmen wagten und das Leben weiterging, regte
sich in einem vielleicht kleinen, aber fir die offentlichen
Belange entscheidenden Teil der Birgerschaft der Drang, einer
Gesellschaft und einem Ich auf die Spur zu kommen, die das
Grauen der Vergangenheit verursacht hatten. Unter uns Jungen
war der Wille groR, den Krieg nicht als ein von Zeilit zu Zeit
notiges Gewitter, als eine Einrichtung der kollektiven Volker-
und Affekthygiene anzusehen, als einen von aulen zustoBenden
Verkehrsunfall, ein Fatum, bedauerlich zwar, aber
unvermeidlich und auBerhalb aller menschlichen Kompetenz. "Der
SchoBl ist fruchtbar noch, aus dem das kroch" - sang Brecht.
Diesen SchoB der Gesellschaft, der das Ungeheuerliche barg und
austrug, zu durchleuchten, seine Krankheit zu diagnostizieren,
das war unser Anliegen. Machiavelli sagt einmal: "Ich glaube,
der nahe Weg, ins Paradies einzugehen, wlirde sein, den Weg 1in
die Holle kennenzulernen, um ihn zu meiden." Mit diesem Wort
Ernst zu machen, waren wir - war ein kleiner Teil der
Uberlebenden - entschlossen. An diesem Ernst, an diesem Drang
nach Selbsterkenntnis entziindete sich engagiertes Theater.

Wie immer, wenn schwere Wetter Uber die Weltbiihne hingegangen
waren, hallte der Donner auf den Brettern nach, die die Welt
bedeuten. Gestalten, gestiefelt und uniformiert, geschmickt
mit Orden und Kokarden, im Leben soeben verschwunden,
gespensterten, polternd uUber die Bihne. Das heilt auf Ulm
bezogen: Mendler kam, zuckmayerisch expressiv, mit bitterem
SpaB am Gotzzitat, und ging. Die Bedirfnisse des Publikums
verschoben sich; der Blick loste sich aus der starren
politisch-ideologischen Fixierung und kehrte zurick zum Ich

5



und seinen Leiden, die alter waren als der
Nationalsozialismus. In dieser Atmosphare stieg Wackernagel
auf, zuerst noch Deharde, den seridsen Kunstbirger alter
Schule im Hintergrund, dann bald sein eigener Herr im Hause.
Ein wenig spektakularer Aufstieg, verglichen mit dem spateren
Hibner. Nicht kometenhaft, sondern leise, unaufdringlich
sicher, nach der Art der Liebenden. Er war der radikale
Kinstler. Sein politisches und soziales Engagement bestand
darin, daB er sich im Kreuzfeuer widerstreitender
Tageslosungen ausschlieBlich und vorbehaltlos dem Charisma des
Kunstwerks verpflichtete. Er wulRte, kein Pro und Kontra,
sondern nur das Kunstwerk, das die schizophrenen Aspekte von
Ich und Gesellschaft darstellt und in die Katastrophe treibt,
konnte die verschiittete Einheit, die humane Substanz, das
menschliche Herz, die Liebe evozieren. Sein Theater war
engagiert, ohne festgelegt zu sein. Ihm galt das moderne Werk
soviel wie die antike Tragddie, und wenn es fir ihn Ruhe- und
Schwerpunkt gab, bei denen das Herz des Liebenden verweilte,
dann war es dort, wo Wahrheit und Heiterkeit zum seltenen
Einklang kamen, war es bei Shakespeare und Mozart. Ihm, dem es
um die Heimkehr in des Wortes elementarer religidser Bedeutung
ging, war die Kunst, war das Werk ein Weg, auf dem der
verlorene Sohn nach Hause suchte. Diesen Weg zu finden und
zurlckzulegen, brauchte er, wie Goethe fir seinen Faust, das
Kunstwerk aus vier Jahrtausenden. Im Ringen um diesen Weg, um
dieses Selbstverstandnis, ging er seinem Publikum voran.

Ein anderes Institut kam damals in unsere Stadt. Erbe des
Bauhauses. Einheit von Technik und Kunst - Programm und
magische Formel einer Weltrevolution! Es war die Hochschule
flir Gestaltung. Wieder nicht denkbar ohne die Leuchtkraft,
ohne den weltweiten Kredit des Namens Scholl. Ein Strom kihler
Reflexion ergoB sich vom oberen Kuhberg in unsere Stadt. Wer
von uns Jungen winschte nach den Jahren blinder Emotion nicht
den kladrenden Dialog, die Offnung der Tabus, Lauterung und
Transparenz des Denkens? Wie da Gefihlsoasen beseitigt,
neoexpressionistische Zimmerwande geweilRt wurden, wie da
Nierentische an die Nachbarschaft gingen, biedere Anbaumdbel,

kaum erstanden, die Besitzer wechselten - wie nun das Vacuum,
die weiRe Leere - man denke an Malewitschs weiRes Quadrat und
die konstruktiven Folgen - den asthetisch kihlen Reiz streng

funktionellen Moblements anzog, wie Knoll International
triumphierte, von biederen schwabischen Handwerkern
kopfschiittelnd unter Katalogpreis nachgebaut, wie die
Wohnzimmer und Buden der Freunde sich uniformierten - es war
eine Epidemie! Thre Diagnose, sagt K.F. zu Recht, entzieht
sich dem Aphorismus.



Was damals von der hfg ausging, uns Junge umtrieb, ging auch
an den Alteren, Reiferen nicht spurlos voriuber. Die hatten
freilich nicht nur fir funktionelles Enterieur, sondern auch
fir das Gehause drumherum das Geld im Beutel. K.F.'s Haus im
Sylvanerweg entstand. Wohlgegliederter Kubus in leuchtendem
Weil, vor dem der Mohn unvergeRlich blihte; ungezahlte Male
von uns umschlichen, umgangen, beredet. Das studio f tat sich
darin auf. Und nehmen wir hfg, Museum und studio f zusammen,
dann war da ein Prisma, das die Tendenzen der bildenden Kunst
aus Gegenwart und allerjingster Vergangenheit bindelte, klarte
und sie als Konzentrat an uns weiterstrahlte. Wer der Zeit auf
den Zahn fihlen wollte, ohne es professionell zu treiben, wer
sehen wollte, wie sich die moderne Kunst im Rahmen qualte und
herausdrangte, aber wohin?, der durfte getrost zu Hause
bleiben.

Woran lag es bei all der Aufgeschlossenheit, bei all der
gegenwartsfreudigen Aktivitat, daR die Musik im Reigen der
engagierten Kinste fehlte? War es, weil sie, die warmste,
anziehendste, unmittelbarste aller Kinste, den apokalyptischen
Schmerzenslaut scharfer beschwor, den Birger radikaler aus den
gehegten Gefihlsparadiesen einer falsch oder doch sehr
einseitig verstandenen Klassik und Romantik dem Eis des
seriellen Augenblicks aussetzte? Das musikalische Leben in
unserer Stadt blieb konservativ-zurickgewandt. Eine
kunstbewuBte Blurgerschaft, die sich im Museum, im Podium, in
studio f und hfg mit der Moderne, mit den kunstgewordenen
Sinnzeichen gegenwartigen Existierens umgab und
identifizierte, pflegte und genol - ein paradoxer Vorgang -
das Gefihl der Eigenwarme und birgerlicher Wohlbeschaffenheit
in disziplinierten Familienfesten von hohem musikalisch-
architektonischen Glanz. Ich spreche von den Bachkonzerten,
damals die Krdonung unseres Musiklebens. Wir Jungen glanzten
mit und lieBen uns beglanzen - ein sublimer NarziBmus, in
vielerlei Hinsicht reicher Betrachtung wirdig -. Wer den
historisch-psychologischen Konsequenzen dieses NarziBmus nicht
ausweichen wollte, kam in Ulm nicht auf seine Kosten. Aus der
Gemltsoase der Rokoko-Bibliothek zogen wir durch die
Naturidylle der oberen Donaulandschaft in die kalte, nichterne
Donaueschinger Stadthalle. Und Bach und Penderecki, polyphoner
Festtagsglanz und serielle Klage, konnten nicht krasser
kontrastieren, als dieser Wechsel des &duBeren Rahmens, der
Architektur.



2 [ITonesco, Zauberfldote, Don Giovanni]

"Du bist nicht tot, bist abgeschieden auf einer Zauberinsel
gleich wie Prospero". 1958, als alles blihte und gedieh, als
die Lust zu leben auf ihren Hohepunkt kam, schrieb K.F. ans
Ende eines Nekrologs diesen Trost. Peter Wackernagel war vom
Zenit der Ulmer Nachkriegskultur hintbergegangen. Er liel uns
ein Theater zurick, das im Begriff war, die Antagonismen, die
Alternativen, zwischen denen unser gesellschaftliches und
persdonliches Dasein schwankte und zu wahlen hatte, mit
provokatorischer Eindringlichkeit vor uns hinzustellen.
Wackernagels Theater war nie hausbacken gewesen. Es war der
Gegenwart nie etwas schuldig geblieben. Doch was nun, in
seinem Todesjahr kam, stellte alles sinistre, die
Personlichkeit zersetzende Warten auf Godot, stellte alle
Schrecken eines Sodom und Gomorrha in den Schatten. Ich rede
von Ionesco, der mit zwei unvergeBlichen Auffihrungen, die von
Groeling besorgte, das Ulmer Podium eroberte. Es begann 1958
mit Opfer der Pflicht; in kurzem Abstand folgten Die Stiihle.
Beide Sticke, wie iberall, wo Theater nicht 1ligt, wo das
Kunstwerk nicht ideologisch abschweift, sondern der
elementaren Not des Existierens auf der Spur bleibt,
ausschlieBRlich geschlechterbestimmt. Beide Sticke eine
tranenlose Fascination.

Im Mittelpunkt Mann und Frau; das Paar, an dem Mythen und
Kunst seit eh und je den Stand gott-menschlicher und mann-
weiblicher Liebe darstellen. Kein Gottgericht von auBen, kein
Sodom und Gomorrha wurde hier vollzogen, sondern die leeren
Qualen eines Ich, das jeden existentiellen dialogischen
Bezugspunkt verloren hatte. Dada, einst erfunden als
kiinstlerische Provokation eines in seinen Konventionen
erstickenden Lebens, hier war es auf kleinstem Raum
selbstvergessen-gesellschaftliches Ereignis. Hier war ein
Menschenpaar, das Persdnlichkeits-, verantwortungs- und
dialogflichtig, immer &duBerem Druck in der Geste der Anpassung
nachgebend, alle kultischen, humanen, erotischen und sexuellen
Spannungen abgebaut hatte. Durchs Vacuum der Langeweile
gespensterten verloren die Fetzen losgebundener Konventionen.
Im Spiegelsaal der Eitelkeiten zersetzten sich, immer neu
durchgespielt, die Sprach- und Verhaltensklischees und legten
den potentiellen Schwachsinn frei. Dem Wihlen in Erinnerungen,
dem Walzen von Schuldgefihlen, entsprach die Unfahigkeit,
existentielle Schuld zu entdecken, um die sich die
ausverkauften Werte neu hatten kristallisieren kdnnen. Hier
tobte ein Infantilismus, keiner humanen Mittellage, keiner
Taten mehr fahig, sondern exzentrisch hin und her gerissen

zwischen hiindischer Sentimentalitat und aggressivster
8



Vernichtungswut, sichtig nach fauler Erldsung, sichtig, von
aulRen gegangelt und manipuliert zu werden. Aber das leere
Spannungsfeld zwischen den Partnern zog nichts Lebendiges an.
Kein Gott, keine Transzendenz, kein neuer, Zukunft erdffnender
Einfall, ja, nicht einmal ein Mensch in Fleisch und Blut mit
ein wenig Vernunft begabt, fahig zur Selbstrefiexion, trat in
den gespenstischen Erwartungsraum dieser verlorenen
Zweisamkeit ein. Was erschien, das waren Projektionen
egoistischer Angste und Sehnsiichte, imagindre Vollstrecker
mann-weiblicher Machtaffekte: Ein Polizist, selbst Marionette,
Machtpopanz, entzweite die Entzweiten, jagte Choubert - und
wer erinnerte sich nicht der mimischen und akrobatischen
Kinste Will Courts: einen grolen Namen hatte er tragen kdnnen
an diesem Abend, schrieb K.F. damals... jagte Choubert durch
den Schlamm seiner Erinnerungen - Flucht um die ausgebrannte
geistige Mitte des Ich, eine vergeblich-euphorische Anamnesis-
Leistung. Ein Dichter trat auf, landlaufig duRerster Gegensatz
zur ausibenden Macht, totete den Polizisten und fihrte dessen
Aufgabe fort - Identitaten, die keine mehr sind, flossen
ineinander uUber. Jeder wollte die Macht - keiner ibte sie
zuletzt mehr aus. Alle waren - "kauen runterschlucken" - die
Gefangenen ihres NarziBmus. Nicht anders Die Stihle: Eine
imagindre Gesellschaft wurde aufgeboten: der Redner mit der
erldsenden Botschaft, zuerst angekiindigt, dann erwartet,
erscheint. Auch er ein Phantom, Projektion, lallendes Echo
gesellschaftlichen Schwachsinns. Und wer ist diese
Gesellschaft: immer das Paar, immer Mann und Frau, Kern aller
menschlichen Gemeinschaft, elementare Partnerschaft, in der
sich der Mensch entweder fiir die Liebe entscheidet oder, wenn
Ionescos Theater nicht log, zugrunde geht.

War das, was hier demonstriert wurde, finales Resultat einer
egoistischen Liebe, Resultat eines GeschlechternarziBmus,
einer mann-weiblichen Kommunikation, die seit Jahrtausenden
von auBen: bei Gott, bei einem zum Fetisch degradierten
Christus, bei der Kunst, der man den Rahm des schodnen Scheins
abschopfte, zuletzt in einem technologisch-kollektiven
Wohlstandsparadies bei gleichzeitigem Abbau der elementaren
Wesensverschiedenheiten zwischen Mann und Frau die wohlfeile
Erldsung suchte? War das die finale Antwort eines Kinstlers an
Mann und Frau, die vor der Wiedergutmachung des Sindenfalles
in den Kirchhofsfrieden stumpfer Anpassung ausgewichen sind?
War das das Ende eines geschichtlichen Menschentums, das auf
der Flucht vor dem Partner lieber in der Isolation verendete,
als seinen Macht- und Subjektwahn dem reinigenden Dialog
auszusetzen? War diese Kunst Abbild einer im Leben verddeten
Kommunikationssphare, an der sich die Kunst in unseren Tagen

9



selbst erschopfte? Sah so die Agonie einer Krankheit aus, die
unsere Geschichte, rechnen wir die pervertierten,
verschlingenden Mutterreiche, die der Vaterwelt vorangingen,
hinzu, seit finf Jahrtausenden mit sich herumschleppt? Zeigte
Ionesco eine spate Station auf dem Weg in die Verdammnis, 1in
die ewige Wiederholung leerer Qualen, aus der keine Katharsis
mehr herausfiithrte? War das moderner Dante - Breughel - eine
Hollenvision? Und schlieBlich: War das absurd? K.F. sagte
damals - es war Marz: "Was, wenn im Mai, im Frihling, die
Endzeit beginnt, wovor uns Gott behiite und ein Restchen
menschlicher Vernunft. Was dann? Dann ware das grandiose
Vision, apokalyptische Prophetie. Und auch wenn alles weiter
knospet, weiter floriert, weiter wurlt, ist nicht Sumpf genug,
Irrsinn genug und Dumpfheit genug, um solche Sinnzeichen zu
setzen?" Ich glaube, wir Deutschen, ich- und
verantwortungsflichtig, autoritats- und erldsungssichtig bis
zum Verbrechen, hatten Anlal, uns mit diesen Hollenbildern zu
beschaftigen und die einschlagigen Analogien als warnende
Menetekel herauszubilden.

Ein anderes Sinnzeichen war es, leuchtend hineingestellt
zwischen die kunstgewordenen apokalyptischen Schreckensbilder
der Gegenwart. Die Zauberfldte war's. Zum erstenmal nach dem
Kriege wieder in Ulm zu horen. Von der Kritik hoch belobt und
doch zuletzt als uUber Ulms Krafte gehend getadelt.

1943 war es, als ich im alten Ulmer Stadttheater zum erstenmal
Theaterluft geatmet habe. Auch damals gab man Die Zauberfldte,
und von jenem Abend an lieB mich das Schicksal des Prinzen
Tamino nicht mehr los. Was suchte der Prinz, prachtig
gewandet, in oder felsiger Gegend? Warum war er von einer
Schlange verfolgt, er, der wehrlos war und alle seine Pfeile
verschossen hatte? Weshalb stand die betont moralische
Marchenwelt der Konigin und ihrer Damen gegen das Sonnenreich
des Sarastro? Und weshalb war der "Bdsewicht", der Rauber
Paminas in Wahrheit kein Zauberer, kein Merlin, kein Klingsor,
sondern ein von Liebespathos erfillter Priesterkdonig? Die
Liste der Fragen war lang. Ich will sie nicht fortsetzen.
Damals fehlte mir jede Welterfahrung, um zu wissen, daB es fir
seinsmachtiges Kunstgleichnis, fir's Marchen, fir den
Archetypus werkimmanente Erklarungen nicht geben kann, dal
alles Fragen nur immer tiefer in den dramatischen Gehalt
hineinfihrt und alles deutende Ungestim auf die immer helleres
Entzicken verursachende Wiederholung des Werkes selbst
hinauslauft. Viel spater erst begann ich zu begreifen, dab
Kunst, Marchen und Mythen sind, was sie sind und daR sie
keiner Erlodsung durch Erklarung bedirfen; dal wir uns vielmehr
diese Gleichnisse des Daseins nur fruchtbar machen, wenn wir
10



vor ihnen unseren deutenden Willen ganz zuricknehmen, mit den
Kraften des Gemiits in sie eingehen, um dann aus dieser
Position des Stille-Haltens, des Im-Werk-zu-Hause-Seins Leben
und Welt zu betrachten, zu verstehen, auszulegen und -
vielleicht - zu verandern.

Inzwischen hatte ich wie die Kinder, die im Immer-wieder-—
horen-Wollen Erlosung von den Fragen suchen, die ihnen das
Marchen auslost, Zauberflote, hatte Mozarts Opernwerk gehodrt,
wo immer ich stand und ging - im Lande und draulen. Doch nie
hat mich das Werk starker bewegt als in der Ulmer Auffihrung,
die wenige Wochen nach Wackernagels Tod der unvergessene
Professor Witt fir unsere kleine Ulmer Bihne einrichtete. Mit
dieser Auffihrung erreichte die Hingabe an den Geist des
Werkes, der ProzeB des Einwohnens Hohepunkte des Zuhauseseins.
Diese Hohepunkte der Identifikation verdankte ich dem
spezifisch an Ulm gebundenen Erlebnis, wie gerade das
Unbeschreibliche dieser Kunst sich ins Unzulangliche des Orts
findet, wie das grolBte Fest der Liebe, mit Hingabe den
widrigen Verhaltnissen abgerungen, die anziehendsten Wirkungen
auf die Krafte des Gemlits entfaltet.

Diese Auffihrung entfesselte, lange erahnt, gedanklich
ertastet, den Zauber der Analogie zwischen Werk und Welt,
zwischen Schein und Sein. Versunken war der kleinliche
Vergleich mit der humanen Welt der Freimaurerei; weggewischt
der fade Begriff allgemeiner Menschenliebe. Und die
Behauptung, Mozarts Musik sei wie ein Feigenblatt der
Verklarung iUber die Plattheiten des Schikanederschen Librettos
gebreitet, entpuppte sich als die Luge Jjener Kunstbirger, die
das Werk nach dem Gesetz ihrer eigenen Schizophrenie nach
Melos und Logos, nach asthetischem und ethischem Gehalt
aufspalten, den Rahm des schdonen Scheins abschopfen, das Werk
zu einem GenuRmittel ohne Reue machen. Hier war ein
kunstgewordenes Modell - saecular, archetypisch. Hier
leuchtete Wahrheit im hochsten Glanz geschichtlich méglicher
Verklarung. Hier war ein Rickweg, ein Lauterungsweg aus dem
drohenden Geschlechter-Schwachsinn, wie Ionesco ihn auf die
Bihne brachte. Hier geschah, ins Gleichnis der Kunst
gekleidet, die Heimkehr des verlorenen Sohnes aus einer zum
sexuellen Tauschmittel entwerteten Objektwelt ins Paradies
einer mythisch-gottverklarten Natur. Hier aBRen Tamino und
Pamina, Erstlinge der Erldsung, ein zweitesmal vom Baum der
Erkenntnis und fielen - es mit Kleist zu sagen - in den Stand
der Unschuld zurick.

Worum ging es? Um den Mann, der alle Pfeile vom Bogen seines
Machtwillens verschossen, alle Objekte erjagt hatte, dem auf

11



dem Berge seines WeltbewuRtseins, seines endlichen
Objektbesitzes, Erfillungen zu Enttdauschungen wurden, dem sich
Macht in Ohnmacht verkehrte; um den Mann, dessen
objektgesattigter Blick sich ins Nichts verlor - ein Nichts,
aus dem er stets und zu allen Zeiten, ob er wollte oder nicht,
in den Armen des Weibes, der Mutter erwachte. Wohin gehen wir,
fragt der Dichter der Romantik, und antwortet: "Immer zu
Gott". Darauf lehrt die Geschichte die bissige Paraphrase:
Immer zu den Mittern. Flucht aus diesem Mutterschol, seine
Umkreisung, Ortung, Definition, das ist, seit Orest die
Mutterwelt moralisch entmindigt, dem Vater den Titel des
supremen Geschlechts erkampft hat, der verborgene Inhalt der
abendlandischen Geschichte - der griechische Bogen:
Selbstentzindung des Mannes an den Gefilden hoher Ahnen.
Zukunft als Widerspiegelung mythischer Vergangenheit Kunst -
Homer bis Phidias - vergangenheitsbezogen, gesammelter,
reproduzierter Mythos. Vor ihrer grandiosen Kulisse: Religion
ohne Transzendenz. Prozesse auf Zeit, auf Borg. Denn endlich
wie die mythische Substanz ist der Prozel ihrer
intellektuellen Aneignung. Sokrates, ein friher Tamino. In
seinem Haupt erfillt sich, reflektiert sich zuerst das Ende.
Zwel Wege Offnen sich aus dem Nichts, der Ermattung: Diotima,
die Frau als Weise, als Priesterin, als Visionarin,
wiederentdeckt und eingesetzt als supremes Geschlecht, an dem
der Mann - wie vor dem Fall - vergleiche Genesis 2.24 -
empfangend "hangt". Die Alternative: das blinde Hinauslangen
nach der groBen Vaterimago, dem einen, unbekannten,
unsichtbaren Gott. - Dann folgt die Sozialisierung des Nichts:
Zuerst noch die Ernte der Systematiker, dann wachsende
Entspannung - Stoa, Epikur, Skeptizismus. Vor dem drohenden
Ende, vor der Erschopfung und Versteinerung des antiken
BewuRtseins, Flucht in die Mission, in Fremdbeglickung, immer
kollektiv und immer mit imperialistischen Zugen: Alexander der
GroBe. Zuletzt der distanzlose Sturz in den mythischen
Mutterschofl, der nicht mehr trug. Helena, acht Jahrhunderte
zuvor moralisch domestiziert, hauslich, sittlich, monogam,
mannlicher Wertvorstellung angepalBte Tugendfrau, emanzipiert
sich in der Schwache des Mannes. Geschlechterkampf,
Geschlechterchaos, spatantike Enthemmung.

Daraus die Neuauflage einer Vateremanzipation im Zeichen des
leidenden Christus. Aus Leib- und Weibverfallenheit, aus roher
Geschlechtlichkeit die Flucht in eine virile Erldsung - Flucht
aus der Nachstenliebe - und wer ist sich naher als Mann und
Frau? - in die Liebe zum Gott der Metaphysik, Projektion einer
Ohnmacht, patriarchalisches Wunschbild; Augustin bis Thomas -
trotz aller Qualen des Ich ein triumphierender NarziBmus.

12



Wieder der Sturz in den Mutterschol: Veitstanzepidemie,
sexueller Massenwahn - die Wogen enthemmter Geschlechtlichkeit
schlagen Uber der Menschheit Europas zusammen. Aus ihnen reckt
sich, blind zuschlagend, letzter brutaler Reflex einer
falschen Vateremanzipation, die Faust der Inquisition. Mozarts
Komtur, der ein moralisches Weltbild, und dazu gehort die
Illusion weiblicher Treue, bis zur Selbsterstarrung
verteidigt, ist Gleichnistrager und ritterliche Inkarnation
des Zeitalters.

Dem Sturz aus spekulierten Paradiesen folgt die neue Manie:
Besitzergreifung des MutterschoRes, der Materie. Leib- und
Weltbesessenheit hieR die aufgeklarte Rache an dem Gott, der
nicht erschien; greif immer auf den Stein, das neue
Zauberwort. Fluchtweg iUber die Welt, Bestandsaufnahme der
Objekte, kolumbische Weltvermessung. Galilei bis Einstein; Don
Juan in der Mitte, ihm den Kranz, denn er, der Verwegenste,
GroRte des Zeitalters vermalB die weibliche Seele, die zum
Objekt gewordene Frau. Ihr paRte er sich an, wie jeder
Forscher seinem Objekt. Thr schmeichelte er, provozierte unter
den Schichten der angepaBten Tugendfrau hetarischen Grund,
entrill seinem Objekt die Wahrheit der "Tausendunddrei": die
Liebe ist blind, weibliche Treue patriarchalischer Wahn, die
Moral des Komtur ein Feigenblatt Uber dem Abgrund sexueller

Anarchie, gleichzeitig Anarchie von Stand und Besitz. - Die
Objekte sind vermessen, Kolumbus verwandelt sich in Kafkas K.
Don Juan zerbricht idber'm Triumph der "Tausendunddrei". Wieder

ein endlicher Bogen und wieder mit Frauenemanzipation in der
Schwache des Mannes.

Moral und Asthetik, Theologie und Aufklarung, Komtur und Don
Juan - beide haben die halbe Wahrheit. Es sind die zweil
Seelenhalften des Mannes, aufgespalten im Kampf um die Frau,
zwel Formen ihrer In-Besitz-Nahme, eindugig beide: In der
Hollenfahrt in Mozarts Don Giovanni stirzen sie, auf ihrer
endlichen Bahn erschopft, zusammen und feiern in Alfonsos
ironisch distanziertem Welt- und WeibbewuBtsein, in seinem
Cosl fan tutte, persongewordene Auferstehung. Auch dieses
BewuBtsein, an zwei Paaren, die sich iber's Kreuz verfihren,
kurz bestatigt, mindet in einen endlichen Triumph. Isolation,
Einsamkeit ist die Folge. Ironie verbrennt im lauternden Feuer
ihrer Verzweiflung. Dem gelauterten Psychologen fallt das Amt
des Herrschers zu: Aus Alfonsos Asche steigt Titus, ein
verjungter Alfonso, und gibt die Welt aus dem Machtgriff des
Herrschers an ihr eigenes Schicksalsgesetz frei. Aus Liebe zu
dieser Aufgabe verzichtet er auf die mann-weibliche Liebe, auf
Berenice, die kunftige Pamina. Die Liebe zum Volk - das
Fluidum allgemeiner Menschenliebe - ersetzt ihm nicht

13



Geborgensein und Wachstum in der Nachstenliebe. Seine, wie
jede abendlandisch-geschichtliche Humanitat, erfullt sich in
Einsamkeit. Auf den Bergen seines WeltbewuBRtseins, die
Landschaft seiner Vergangenheit, das Reich seiner Vater,
seiner friheren Inkarnationen zu FibBen, verwandelt sich ein
letztes Mal Erfillung in Enttauschung, verwandelt sich
gleichzeitig Titus in Tamino. Hier steht der Mann, frei von
patriarchalischen Bindungen, gereinigt von Macht- und
Objekttrieb, Verkdorperung einer zweiten Naivitat, bereit, sich
von der Wahrheit entziinden zu lassen, vor dem letzten Einsatz:
vor dem Liebes-, dem Durchbruchskampf mit der Frau. Hier an
diesem Punkt seines Laufes steht der konsequente Humanist vor
der Lebensfrage nach einer zweiten Aufklarung: Entweder es gab
von hier aus, aller theologisch postulierten Unaufhebbarkeit
des Sindenfalls zum Trotz den Durchbruch, oder die Welt war
dazu verurteilt, sich in Ionescoschen Walpurgisnachten durch
die Aonen zu schleppen. - "Es siegte die Stadrke und krdnet zum
Lohn die Schonheit und Weisheit mit ewiger Kron". Zu zeigen,
wie Mozart auf einem Weg durch sechs Opernwerke hindurch, real
und psychologisch vermittelt, zu dieser Erldsungsapotheose
kommt, ist dieser Bericht nicht der Ort. Doch notvoll-
aphoristisch war dies anzudeuten: Der Ara Wackernagel und
ihren exemplarischen Mozartauffihrungen verdanke ich die
Einsicht, dal Mozart Schonheit und Weisheit in ihrem vollen
Umfang besal. Eine Weisheit, eins mit der ultima ratio eines
alten Goethe, eins mit seinem Christentum - in der
Gralsbotschaft aus dem Horizont eines Offenbarungsbewultseins
wunderbar bestatigt.

Ich weill - "Inthronisation Gretchens lber Nietzsche" - auf
diesen bitter ironischen Nenner brachte Benn fir sich und
seinesgleichen das Problem und legte es zu den Akten. Ich
komme darauf zurick. -

3 [Schiller: Die Jungfrau von Orléans]

Wackernagels Theateradara war auf einen warmen, humanen Grund
ton gestimmt; es wurde geliebt, enthusiastisch und besessen
aber nicht geopfert. Mit Wackernagel fand ein Wirken sein
Ende, das nicht glanzte, aber menschlich naheging. Mit Hibner
- Palitzsch kam der Glanz. Don Carlos, Kaukasischer

Kreidekreis - um nur zweimal in das Fiallhorn dieser
Theaterjahre zu greifen - : Das waren exemplarische
Erfillungen, sie rissen hinein in die Strodme formgewordenen
Schauderns und Entzickens - das waren Feste der Form, sie

machten die Distanz zum Werk vergessen. Rezensenten von
Hamburg bis Zirich wurden produktiv im Lob des Werks, im Lob

14



seiner Interpreten, Kritik schwelgte, vertraute ihr Wort dem
Enthusiasmus an, der sich hier entzindete, und verriet ihren
Berufsstand nicht. Das war, in Reinkultur, die Lust zu leben,
Lust an den Gewachsen edler Zucht, Lust am Sieg des ordnenden
Willens, der aus Chaos und Rausch, der aus Sturm und Drang
eines jugendlichen Ensembles - ein Drang, der oft genug
gelebter Beckett war - artifizielle Triumphe der Form
destillierte. Das waren ertrotzte, dem garenden Grund
abgerungene Ekstasen, Leben, prometheisch arrangiert idber dem
Abgrund vulgarer Leidenschaften. Kein Naturwuchs, sondern
Verdichtungen intellektueller Energie, 1in artistischer
Fragilitat aufgetirmt vor unserem zitternden Ich. Die Freunde
aus den Metropolen reisten an, in der Provinz Kunst zu
erleben, zweite Schopfung, "frei von Erdenrest, zu tragen
peinlich", "durch und durch gehartet und geweiht".

Gleichart entzindete sich bei Schiller und Brecht - beide
waren Favoriten der Ara. Beide Primat des Willens, moralischer
Imperativ; monistisch beide, voll idealistischer Glaubigkeit
an die Anderung der Gesellschaft aus patriarchalischem
Intellekt, ein Intellekt, der seine groBe Projektion, seine
Vaterimago, den Gott der Metaphysik eingeholt hatte, sich auf
den Thron setzte und Geschichte, seine Geschichte iUberflog
und, solcherart poetisch-pathetisch enthemmt, die Gesellschaft
unter die Predigt der autonomen Menschenliebe nahm. Beide, wie
jedes Ich als idealistische Setzung seiner selbst, tief
gefahrdet - Kunst als Willensdestillat, dem Todestrieb, dem
Hang ins Nichts, ins Kollektiv - kurz: dem Mutterschol
abgerungen. Hier entzindete sich, seelenverwandt, der
revolutionare Elan des Ulmer Teams und setzte das eigene
Daseinsgefihl in Szene.

Paradox, aber doch wieder von hochster Folgerichtigkeit, daB
zwischen Glanz und Elend dieser mannlich-betonten Welt
plotzlich ein Engel aufstieg, ein Madchen, eine Frau. Nicht
biologisch bestimmt, nicht Magd des Mannes, nicht in seinen
Diensten sich erfiillend, nicht Marionette seiner Moral,
sondern aus einer Welt ihr Dasein sich bestatigend, in die der
Mann nur unter holderlinischen Opfern hineinreichte.

Die Jeanne d'Arc lebt im 15. Jahrhundert. "Die Vorstellung von
der Welt (ist) so unbeweglich, so starr geworden wie eine
Kathedrale, die im Mondlicht schlaft"™ (Huizinga). Diese
theologische Wertwelt, bilderreich um den Gekreuzigten, einen
toten Kultmittelpunkt angereichert, erfillt sich, stagniert,
zerbricht. Ein Gottesstaat von Gnaden mannlicher
Heilsspekulation, errichtet iUber dem Abgrund mann-weiblicher
Lieblosigkeit, 16st sich auf. In Frankreich wird die

15



patriarchalische Erschopfung und Ohnmacht in dem
geisteskranken Karl VI. Person. Unter den Oheimen, den zu
Reichsverwesern bestellten Herzdgen von Orléans und Burgund
zerfallt die Einheit des Reiches, wird die Schizophrenie Karls
nationales Ereignis. Die paralysierte Nation walzt sich in
Anarchie und Fremdherrschaft. Im Vacuum des Schreckens
intrigiert machtbesessen das damonische Weib - Isabeau.
Erzbischof und Dauphin, der VII. Karl, des Reiches legitimer
Erbe, sind ratlos. An Agnes Sorel, Geliebte des Kdénigs und
Reprasentantin ihres Geschlechts, entlarvt der Dichter den
Macht- und Imitationstrieb, der sich hinter weiblicher Liebe
und Hingabe versteckt. Ihr Drangen und Fordern: Kampf bis zum
letzten um Reich und Krone ist das verhallende Echo
koniglicher Gedanken - Spott auf das Machtstreben, das der
Konig, sein Land zu schonen, gestern verwarf. Agnes ist
Schattenwurf des Mannes. Sie, die im gefahrdeten Reichtum des
Konigs den Glanz ihrer Bedeutung gefahrdet sieht, ist nicht
die Frau, ein Mannerherz aus der Verzweiflung, aus
Tatenlosigkeit emporzureifRen.

Ins Vacuum mannlicher Erschopfung tritt eine andere Frau.
Johanna mit dem Helm. Visionarin. Gottentzindete
Vollstreckerin koéniglichen Gebets. Sie zog das Herz, die Liebe
zum Volk, zum Kénigtum. Zu Lebenswerten, die Jjenseits
weiblicher Eigenliebe lagen. In einem Augenblick, da
mannliches Verstandespriestertum versagt, Throne zerbrechen,
die Einheit des Volkes zerfallt, sucht sie Erldsung nicht beim
Mann, bei seiner Macht und Moral. Ein anderes Gretchen im
Anblick Mephistos, nimmt sie die angelernte Religion beim Wort
- und siehe, weiblicher Inbrunst ist der christliche Himmel
nicht leer und stumm. Die heilige Eiche, das Muttergottesbild
daneben - wie in archaischen Zeiten verwandeln sie sich in die
Statte der Epiphanie. An der Erfahrung des Heiligen entzindet
Johanna sich das BewuBtsein fir Wert und Bedeutung der Heimat.
Das Vaterland als den gottgegebenen Ort menschlicher
BewuBtwerdung, als Raum der Individuation fremdem, wild-
mannlichem Objektzugriff zu entreillen, es als Heimat eines
Volkes wieder zu befrieden, ist Johanna gerufen. Als
Priesterin der Vision tritt sie an die Stelle des scheiternden
mannlichen Verstandespriestertums. Als gottentziuckte Seherin
verankert sie den tddlich erschépften patriarchalischen
Augenblick im originalen Bildstoff einer lebendig erfahrenen
Transzendenz.

Diese Jungfrau von Orléans war ein Hohepunkt, Jja, vielleicht

unter Hohepunkten die Klimax in der Ara Hilbner. Woran lag es:

War es Schillers dramatische GroRe? War es Hiubners Ausdeutung?

War es Elisabeth Orth? Es muBlten wohl viele Wirkungen sich zu
16



einer einzigen vereinigen, daR die Auffihrung Quellgrinde
anschlug, verschittete Wahrheiten evozierte, die Macht iber
Geflihle raubte. Erschopfung, Abspannung, Nichts - ein
zerspaltenes Vaterland - und inmitten der drohenden Aufldsung
die Frau, die, wie Isabeau und Agnes, noch im Scheitern des
Mannes sein Schatten bleibt, mit ihrem Imitationstrieb die
verlorenen mannlichen Posten besetzt, mit ihrem Machtwillen
mannliches Scheitern ins Chaos treibt? Kannten wir das nicht?
Es strdmte zwischen Sein und Schein, denn hier kamen, wenn
auch im ritterlichen Kostim des sterbenden Mittelalters, die
Probleme unseres Daseins ins Bild.

Der mythische Bildrest, das GestaltbewuRtsein, das
patriarchalischem Schopfertum einst seine Auftriebe gab,
verflichtigte sich. Unser o6ffentliches und privates Leben
droht zu verdden. Funktionelles Denken, Derivat einstigen
Gestaltbewultseins, treibt fihrungslos im Stoff. Die Triumphe
dieses Treibens, eine enthemmte Technik und Naturwissenschaft,
werden den Planeten als Heimat menschlicher Selbstwerdung
zerstdoren oder in eine Wiste verwandeln, wenn es uns nicht
gelingt, menschliches Bild- und SelbstbewulRtsein oberhalb der
kollektiven, verstandesgewirkten Zivilisationsebene neu zu
entzlinden. - Woher soll dieser Bildstoff kommen? Die
Geschichte ist geplindert und eine Renaissance als
Reproduktion von Vergangenheit undenkbar. In dieser Lage wird
die Frage nach der gott-menschlichen Unmittelbarkeit, d.h.
nach der ErschlieRung unverbrauchter Bildquellen, an denen
sich unser Bewultsein seinen stagnierenden Kulturwillen
entzlinden kann, zur primaren Lebensfrage. Sie ist zugleich
eine Frage nach der christlichen Nachstenliebe, d.h. nach dem
Wesen mann-weiblicher Partnerschaft. Liegt es in den
Fahigkeiten der Frau, 1ist es ihr bestimmt, in der bewulten
Hinwendung zur lebendigen Gottheit, zur Transzendenz, ihre
hetdrisch-moralischen Schichten abzuschalen, um zuletzt zu
ihrem eigenen Selbst und damit zum Quell des Seins, zu
transzendentem Bildstoff, zum Ubersinnlichen Dialog
durchzustoBen? War die Jungfrau von Orléans ein gottbegnadeter
Sonderfall oder Vorentwurf kunftiger Weiblichkeit? Vorentwurf
einer recht verstandenen Frauenemanzipation, welche die Welt
revolutionieren, ein neues Aon Menschheitsgeschichte
herauffihren wird?

4 [Ulmer Happening]

Hibner und Palitzsch stellten ihre Sinnzeichen auf und gingen.
Auch ein theaterbesessener Gemeinderat ware gegen den Aufstieg
von Kometen machtlos gewesen. - Es kamen Brecht und Bremer.

17



Sie brachten solides, und man verstehe mich nicht eng, wenn
ich sage: birgerliches Theater in die Turnhalle und gaben sich
im Podium, als wollten sie an ihrer eigenen Blrgerlichkeit
Rache nehmen, mit jungenhafter Verbissenheit zeitgemal und
engagiert. Das Experiment war ihr Programm, mit dem sie ihre
gutblirgerliche Kinderstube Ligen strafen wollten - ein wenig
rihrend, ein wenig maniriert - man denke nur an die Manie der
Kleinschreibung, als lieBe sich eine in Formalismen erstarrte
Welt mit formalen Kriterien aus den Angeln heben - und
natirlich ein wenig schizophren. Trotz alledem liebenswert und
letzte Ara von Verdienst und Spannung, ein Verdienst, das mit
der erfrischend konsequenten Kopflosigkeit zusammenhing, mit
der hier Theaterleute ihr Metier dorthin trieben, wo es
verendete: ins Leben.

Was konnte das Theater nach Beckett und Ionesco leisten? Es
konnte sich bescheiden, konnte auf die lebendige Verankerung
in der Gegenwart verzichten, konnte sich museal in den
Schatzen der Vergangenheit etablieren, sich als
Bildungsanstalt dem Establishment einverleiben. Vor dieser
Kapitulation, die nicht nur das Ulmer Theater inzwischen
vollzog, wuBten Brecht und Bremer noch einen Ausweg: Ein
Publikum, das sich durch die Provokation des Banalen und
Absurden nicht aus der Ruhe bringen liell, weiterhin passiver
Konsument blieb, muRte mit harteren Mitteln angefalt,
geschockt, zum Dialog gelockt und gezwungen werden. Das war
nur moglich, wenn die geheiligte Planke zwischen Akteur und
Publikum, zwischen Bihne und Parkett beseitigt und
gleichzeitig der Rahmen des Werks, die geschlossene Form
aufgesprengt wurde.

Vom Stegreifspiel erhoffte man, der Schauspieler, zur
Improvisation, zur freien Entfaltung seines Ich aufgerufen,
werde vielleicht das geschlossene Werk, das die Verddung der
Kommunikation signalisierte, Ligen strafen. Die Schwache, die
sich hier in Szene setzte, erregte jedoch den Verdacht, daR
die Langeweille unter Akteuren, die nicht unter Rollenzwang
standen, durchaus der Langeweile im Leben entsprach. Dann
wurde die Rampe zwischen Publikum und Akteur durchbrochen, die
geschlossene Form des Werks zertrimmert; die Springe und Risse
sollten die Aktivitat des Publikums auf sich ziehen, sollten
den seit Jahrhunderten zur Passivitat verurteilten Mann im
Parkett zum Mitspielen animieren. Auch dieser blutleere
Mitspiel-Dialog bestatigte, daR die moderne Kunst im Rahmen,
dal das Theater von Beckett bis Ionesco, nicht log. Der
Versuch, das siechende Publikum zur Rettung der siechenden
Kunstsphare aufzurufen, erwies sich als eine Tautologie. Der
Teufel lieB sich mit Beelzebub nicht austreiben. Ergo mulite

18



man einen Schritt weiter gehen, mulRte, um dem Publikum eine
LebensduRerung zu entreilen, die Provokation zum AuBersten
treiben. Vom Mitspiel gings zum Happening; denn ein Publikum,
das sich einst im Kult, in der starren Form der Liturgie, dann
im Kunsttheater von seiner Krankheit weggestohlen hatte, das
schlieRlich das absurde Theater, diese "Enthillung von
Ungeheuerlichkeiten" reaktionslos konsumierte, aus Ionesco
einen Klassiker, den Opa der Moderne machte, und noch auf die
Herausforderung zum Mitspiel lustlos reagierte, Sattheit
demonstrierte, muRte mit der Nase dorthin zurickgestoRen
werden, wo die Wirklichkeit siechte und stank. Jetzt wurde die
Rampe verworfen, jetzt begann der Exodus des Akteurs von der
Bihne ins Leben, jetzt wurde Theater als eine saecularisierte
Erldsungsanstalt aufgehoben. Die Intendanz kiindigte einen
Jahrhundertealten Vertrag auf Illusion und stellte dem
gnadigen und verehrungswirdigen Publikum den Stuhl vor den
verschlossenen Musentempel mit der Aufforderung, es mdge sich
von dort aus in dem veruntreuten Dasein umschauen.

Dal Vostells Happening bedeutungslos blieb, was die gewiinschte
Katharsis, was den Schock anlangt, den es auslosen sollte,
sagt nichts aus iber seine geistes- und kulturgeschichtliche
Bedeutung. Was geschah? Einst hatte sich die dramatische Kunst
an einem Ich, an einer Gesellschaft entwickelt, die,
Uberschwemmt von sexuellen Zwangen, vom Leiden am Geschlecht,
bei keinem Kultgedanken, bei keiner Liturgie, bei keinem
kultischen Erldésungstheater mehr Beruhigung fand. Als zweite
Schopfung tUberwdlbte seither dramatische Kunst den kranken
Leib der Gesellschaft, lieB das Leiden formgewordenes
Kunstgleichnis werden. Erschopfte sich in unseren Tagen dieser
abendlandische Kunstprozel und mindete ins Leben zurick, von
dem er sich genommen? Und waren Absurdes Theater,
Stegreifspiel, Mitspieltheater und Happening letzte Stationen
auf dem Weg dieser Riluckkehr? Geschah auch hier eine Heimkehr,
ein Zurick zur Mutter, zur Materia? Dann hatte dieser Krebs,
dieser Rickweg brisante philosophische, kultur- und
geistesgeschichtliche Konsequenz. Man trdstet sich damit,
diese Zuriuckfihrung der Kunst ins Leben sei Klamauk von
AuRenseitern, ohne alle paradigmatische, zeichenhafte
Bedeutung und Verbindlichkeit. Diesem Trost gegeniber ist
folgender Tatbestand festzuhalten: In dem Augenblick, da die
Ulmer Intendanz den BlUrger statt ins Parkett in den
Starfighter setzte, mit dem er, bis an die Zahne bewaffnet,
den Wohlstand seiner Schlachthdfe, den Pansexualismus seiner
Freibadfreizeit? kurz seine schmerz- und

2 Stationen des Ulmer Happening
19



kommunikationsfeindliche Lust am bloRen Fleisch und seinem
Reiz bis zur Selbstverblodung verteidigte - in diesem
Augenblick - man schrieb das Jahr 1964 - verwarf der aktive
Teil der Jugend Europas die Kultur, die Kunst als Mittel der
Selbst- und Weltverwandlung und ging auf die StraBe.

Sehen wir von dem Machtkampf zwischen Studenten- und
Dozentenschaft ab, an dem die hfg trotz der gesicherten
Etatmittel zu zerbrechen droht, so ist in Ulm von
StraRentheater, sprich Radikalisierung des Offentlichen Lebens
noch nicht allzuviel zu sehen. Das hat seine Grinde im Fehlen
groRer, gleichzeitig altetablierter padagogischer
Institutionen. Seit Brecht-Bremer im Happening Theater als
geschlossene Veranstaltung aufldsten, die Kunst als die Welt
der Modelle, der Spiegelungen, der gesellschaftlichen
Selbstreflexion in Frage stellten, ist jedoch der Verlust an
schopferischem Enthusiasmus in unserer Stadt unverkennbar.
Daneben zeigt - bedingt durch die Grindung der Universitat Ulm
- die funktionell-rationale, die naturwissenschaftlich-
antiseptische Seite menschlicher Aktivitaten einen steilen
Aufstieg. Es gibt Zeitgenossen, die sich mit diesem Aufstieg
Uber die kulturelle Abspannung hinwegtrdsten. Es gibt andere,
die diese einseitige Entwicklung, diese geistige
Gleichgewichtsstdrung, mit einem Achselzucken als
unabanderlich, als planetarisches Schicksal konstatieren. Hier
wird ein geistig-kultureller Offenbarungseid geleistet, der
K.F. die Lust zu leben raubt.

5 [Die Kunst stockt]

An diesem Punkt schlieRt sich mein Gedankenkreis und kehrt zur
Ausgangsfrage zurick: Worin bestand die Lust zu leben? Was war
das fiur eine Lust, die gestern und vorgestern sich an den
Sinnzeichen des Endes, an kunstgewordenem NarziBmus, an
finaler Idiotie - kurz an den Vorzeichen einer apokalyptischen
Realitat entzindete? Finfzehn Jahre lang war Ulm
"westdeutscher Bihnennabel" nach K.F. - Funfzehn Jahre lang
erlebte der Ulmer Birger, wenn er wollte, eine
variationenreiche Nachbliite des Expressionismus zwischen den
Kriegen. Funfzehn Jahre lang lebte hier in den Werken der
Kunst die Krankheit der Zeit ohne das Feigenblatt falscher
Moralitat, wurde unser Dasein, das kroch und siechte, wurde
der Schwachsinn unter den Masken der Vitalitat und Biederkeit,
wurde unsere Liebe, die sich in Kompromissen zu Tode walzte,
ein zweites Mal Gestalt, Form und Leben. War das unsere Lust,
daB wir, eingesperrt in die Krankenstube unseres Ich, unserer
Welt, dieses kunstgewordene Krankheitsbild von unseren Betten

20



aus wie eine Erldsung feiern konnten? Haben wir uns den
Nihilismus, den wir lebten, vom Kunstwerk, das ihn in Ulm so
mutig wie kaum anderswo diagnostizierte, zum Glicksgefihl
entzlinden lassen? Waren die Jahre der Lust noch einmal Jahre
des Loskaufs, der Fremderldsung, zwar nicht mehr im Zeichen
des Kreuzes, aber narziRtische Selbstbespiegelung in der
Theater-Kirche und ihrer Pseudo-Liturgie?

"Das Letzte also war die Kunst. Die neue Kunst, die Artistik,
die nachnietzschesche Epoche, wo immer sie groB wurde, wurde
es erkampft aus der Antithese aus Rausch und Zucht. Auf der
einen Seite immer der tiefe Nihilismus der Werte, aber iber
ihm die Transzendenz der schopferischen Lust." 1931 war es,
als Benn Heinrich Mann zu Ehren diese Worte sprach. Von dieser
Transzendenz der schopferischen Lust der Wenigen, die freilich
auch nicht mehr vermochten, als die immer schwadcher werdenden
Herztone ihres Patienten, des geschichtlichen Ich und seiner
Gesellschaft abzuhdren und zu konstatieren, haben wir uns,
haben die vielen Kunstbiurger sich ernahrt. Die dramatische
Nachblite nach dem Kriege vom "Gesang im Feuerofen" bis hin zu
Becketts "Spiel" trug kaum gesellschaftliche Frucht, es hatte
sonst der "Publikumsbeschimpfung" nicht bedurft. Die
Aufschwiinge Uber dem Nichts sind flach geworden, fast
eingeschluckt ist der schopferische, den Abgrund Uberfliegende
Atem von der depressiven Kurzatmigkeit, die das allgemeine
Siechtum kennzeichnet. Was aber bleibt vom Engagement der
Engagierten, vom Mut der Mutigen, wenn ihrer dem kranken
Dasein abgerungenen Modellsphare, wenn der Kunst Verddung,
Rickfall in die Barbarei, in den Machtvitalismus des Lebens
droht? Wenn Kunst, distanzlos, das Schicksal ihrer
Gesellschaft zu teilen beginnt? Nur Midigkeit? Nur Uberdrul?
Nur die Unlust zu leben? "DaBl die Kunst stockt und schwer
worden ist, und sich selbsten verhohnt, daRl alles zu schwer
worden ist und Gottes armer Mensch nicht mehr aus und ein
welll in seiner Not, das ist wohl Schuld der Zeit." Moglich,
daBl K.F. dieses Wort des scheiternden Faustus im Ohr hatte,
als er am Ende seiner traurigen Bilanz der Ulmer
Nachkriegskultur schrieb: "Vielleicht liegt, was wir

beklagen, genau im 2Zug der Zeit". Mit dieser resignierten
Haltung leben wir freilich nicht anstandiger und der
Gesellschaft forderlicher weiter als SpielBer und Revolutionar,
deren kontradre Gedankenwelten auf starren Geleisen
aufeinanderprallen. Die Resignation, die Trennung von Zeit und
Ich, ist ein letzter Balance-Akt Uber dem ideologisch
zerfurchten Kampfplatz des Tages. Wenn uns vor dem drohenden
Sturz ins Nichts der Selbstentfremdung und der
Orientierungslosigkeit die Frage nach der Kunst nicht

21



umschlagt in die radikalere Frage nach Leiden und Erldsung des
Ich, geraten wir unweigerlich in den Sog linker oder rechter
gesellschaftlicher Affekte.

Die Problemstellung ist keineswegs neu. In den zwanziger
Jahren, zwischen den beiden Kriegen, standen unsere Vater
angesichts einer Kunst, die das Ende, den gesellschaftlichen
Kollaps signalisierte, vor der gleichen Alternative. Umgeben
von Ordnungen und Konventionen, die sich zersetzten, bedrangt
von der Langeweile an der zwischenmenschlichen Kommunikation,
gab es zweil Antworten, zweil Wege: entweder das radikale
Bekenntnis der Krankheit des Ich und die Entdeckung und
Erarbeitung eines neuen Daseinsentwurfes oder die Flucht aus
geschichtlicher und persdonlicher Verantwortung in den
kollektiven, irrationalen Affekt, in die befristete
Pseudoerlosung auf Kosten Dritter. Die Vater standen nicht
gerade in ihrer Krankheit. Sie identifizierten sich weder mit
der Kunst dieser Tage, noch entdeckte ihr nur halb entzindeter
metaphysischer Wissensdurst die Offenbarungshilfen, die in der
Zeit standen®. Im metaphysischen Krach des Krieges, dem
Happening derer, die der Erkenntnis ihrer Krankheit in Kunst
und Offenbarung auswichen, zerschlugen sie das Gewordene,
drangten vor der Ausbildung eines neuen Gott- und
Selbstverstandnisses - vor dem drohenden Liebeskampf zwischen
Mann und Frau zurick ins Chaos, um noch einmal dem drohenden
Ende patriarchalische Zeit abzuhandeln.

Noch einmal hat nach dem Kriege die Kunst das Leiden am Ich,
die Erschopfung des patriarchalischen Augenblicks
diagnostiziert. Wahrend sie sich an ihrem unbelehrbaren
Patienten, der Gesellschaft, erschopfte, potenzierte sich die
Antikunst, die Waffentechnik, und signalisiert erneut das
Anwachsen der latenten Affekte, die kollektive Fluchttendenz.
Wenn die Beobachtung richtig ist, daR der materielle
Zerstorungshorizont von Kriegen dem Horizont der psychischen
Affekte, daR die Vernichtungskraft der Waffentechnik der
Verbreitung der Langeweile und Ratlosigkeit entspricht, die
sich in Aggression zu erldsen suchen, dann 1aBt sich an der
atomaren Potenzierung der Ristungen seit dem Kriege ablesen,
daB die Fluchtaffekte, daBl der Todestrieb einer
spatpatriarchalischen Gesellschaft ins Planetarische sich
ausgewachsen haben. Wir treiben auf den Punkt Null zu, wo der
Fatalismus Uberkocht und eine abendlandische Psyche, die sich
ihrer Vergangenheit nicht stellt, die nach einem Zeitalter
mannlicher Autonomie sich davor windet, dem lebendigen Gott in
die Hande zu fallen, lieber nach Mephistos Maxime, daR was

3 Abd-ru-shin, Im Lichte der Wahrheit, Gralsbotschaft, Stuttgart 1961
22



besteht wert ist, daBl es zugrunde geht, Erldsung vom Ich in
einem neuen Weltbrand sucht. Die Jugend, enttduscht an der
Kultur, die ihr keine Erldsung, nur Selbstbesinnung, bieten
konnte, tragt in dieser hochbrisanten Lage ihre Krankheit auf
die StraBe. Sie protestiert dagegen, daR es in unserer kranken
Welt immer noch Krankenzimmer 1., 2. und 3. Klasse gibt. Ihr
pragmatisch lineares Weltbild laRt die Erkenntnis nicht zu,
daB die wachsende Umverteilung des leeren Wohlstandes
gleichzeitig eine Umverteilung und Potenzierung der Langeweile
ist, in der Mann und Frau mit ihren Problemen distanzlos sich
gegeniberstehen. Diese Umverteilung wird kommen und in diese
Richtung bewegt sich, gleich ob unter linken oder rechten
Vorzeichen, der historische Weg unter dem Druck technologisch-
naturwissenschaftlicher Prozesse ohnedies. Das allgemeine
Fieber, die Affekte der Flucht und mit ihnen die Gefahr der
Selbstvernichtung durch revolutionare MaRnahmen zu erhdhen,
ohne zuvor die Erkenntnisrezepte erarbeitet zu haben, an denen
sich das kranke, mit seiner Langeweile, mit seinem Fatalismus,
mit seinen Liebesproblemen ringende Ich die Hoffnung der
Genesung erwecken kann, ist offene Barbarei und selbst ein
Teil der allgemeinen Flucht vor dem kranken Ich.

Die ideologische Spitze der revolutionaren Jugend hat jingst
in dem von Hans Magnus Enzensberger herausgegebenen Kursbuch
im Rahmen eines Wettbewerbs eine Sozialutopie mit dem ersten
Preis pramiert, die in der Sexualkommune die ultima ratio
menschlicher Selbstbefreiung, die Erfillung aller historischen
und soziologischen Prozesse sieht. Hier wird in der Negation
bestatigt, daB das eigentliche Politikum dort liegt, wo es die
Kunst, von Mozart bis Ionesco, lokalisierte und wo es das
lineare Weltbild einer sexualisierten Jugend nicht sehen will:
Nicht im Abbau, sondern in der Wiederherstellung des geistigen
Spannungsfeldes zwischen Mann und Frau.

Als K.F. in der Not des sich verengenden kulturellen
Augenblicks die Jungen aufrief, hat er sich von dieser Jugend
distanziert. Er lud eine Jugend zum Gesprach, die verstanden
hat oder zu verstehen beginnt, dal eigenes Unbehagen, eigene
Langeweile und Ohnmacht, nicht zu heilen sind, indem man sie
in einem letzten Stellvertretungswahn auf eine Blurgerschaft
projiziert, die, einer Welt, die aus den Fugen ist, zum Trotz,
immer noch an der koniglich-kaiserlichen Maxime festhalt, Ruhe
- und dazu gehort das gequalte Bekenntnis zu monogamer
Langeweile - seil des Blurgers erste Pflicht. Der Spruch ist gar
nicht so dumm und abgefeimt, wie es die radikalen Feinde
altvaterlicher Moralitat wahrhaben wollen. Nehmen wir ihn,
statt bei seinen gesellschaftlichen Folgen, beim Wort, so
verwandelt er sich in eine Weisheit, die zu beherzigen keine
23



Zeit notiger hatte als die unsere. Kafka sagt einmal, recht
verstandene Ruhe und Birgerpflicht angehend: "Es ist nicht
notwendig, daR du aus dem Haus gehst. Bleib bei deinem Tisch
und horche. Horche nicht einmal, warte nur. Warte nicht
einmal, sei vollig still und allein. Anbieten wird sich dir
die Welt zur Entlarvung, sie kann nicht anders, verzickt wird
sie sich vor dir winden." Die Ruhe fehlt uns; es ist die Ruhe,
die es in der Krankenstube, gleich welcher Klasse, aushalt. Es
ist ein Bild des Ich, das sich ganz mit seiner Krankheit
identifiziert; ein Ich, das nicht willens ist, an wohlfeilen
kollektiven Affekten sich zu affizieren und in
pseudoschopferischen Aktionen Erleichterung von seinen Leiden
zu suchen. Dieses Ich wird sehend. Denn seine Ratlosigkeit,
sein brennendes Bekenntnis des Nihilismus, ist der radikalste
Verwels ins Ganze des Gewesenen. Wenn irgendwie, dann werden
in dieser Ohnmachtsstellung Erkenntnisse angezogen, fur die
Reaktiondr und Revolutionadr erst reif werden im Scheitern, das
sie sich gegenseitig verordnen.

o [Mann-weiblicher Liebeskampf]

Es war vielleicht mehr als ein Zufall, daB ganz am Ende der
Brechtschen Theaterara Deryk Mendel noch einmal authentisch

Beckett inszenierte. "Das letzte Band". Einmannstiick ist
geschmeichelt. Denn Krapp ist nur ausgelaugter Rest eines
Mannes. Phantasielos, willensschwach, mit sich am Ende - aber

noch im Stand der Selbstaufgabe in sich, in seinen Fatalismus,
seine Lebensunlust verliebt. Langst unfahig zur Zweisamkeit,
entspricht seinem Egoismus die triste Bude, in der er haust.
Das Selbstgesprach ist seine Kommunikation, entzindet am
Erinnerungsspeicher der Vergangenheit, die in Form von
Tonbandern prasent ist. In diese Vergangenheit grabt er sich
zurlck. Denn dort sucht jeder Nihilismus die wverlorene
Zukunft.

Krapp ist Sinnbild der patriarchalischen Psyche schlechthin,
wenn wir sein Schicksal in den soziologischen und historischen
Rahmen Ubertragen. Der Rickgriff, die Selbstentziindung an der
eigenen Vergangenheit, die mannerbindlerische Korrespondenz
Uber Jahrhunderte und Jahrtausende hinweg - kurz: Regrel und
Revitalisierung auf Zeit, das war die Antwort des Mannes, wenn
sich seine Daseinsentwirfe erschopften, Triebiberflutung
drohte. Gut, bis zur Renaissance mit starken Spuren der
Aneignung, der Verarbeitung. Aber kaum zweihundertfinfzig
Jahre vergehen, und wir sind bei der sklavischen Reproduktion.
Klassizismus, Winckelmann, die Archaologie, der unverklarte
Ruckgriff auf's Original. Mozart und Goethe ziehen die

24



geistesgeschichtlichen Konsequenzen der Abspannung - zuerst
musikalisch, dann poetisch verklart. Folgt eilends die Neo-
Helenisierung Europas - Napoleon-Alexander - die Parallele
drangt sich auf. Lord Elgin holt die originalen antiken Reste
nach Europa. Hier wird Erschopfung, wird innere Armut
kleptoman. Das Stundglas einer fast dreitausendjahrigen
Geschichte lauft leer. Geld, Funktion, Maschine - die neuen
Weltmachte verdrangen den letzten mythischen Bildrest. Der
Unternehmer tritt auf, der sein Geld dazu verdient und
ausgibt, die Mythen, zweite Religion der Gebildeten, vor denen
nicht nur Generationen von Gymnasialprofessoren ihren
Intellekt opferten, beim Wort zu nehmen. Man lachte, aber der
Positivist grub tiefer, Schicht um Schicht, Band um Band. Und
siehe: die argivischen Koénige lebten, Troja stand in neun
Schichten, gegen die Walle der sechsten rannten die Achéaer
zehn Jahre, an der Spitze Agamemnon, der, keine Gestalt der
Fabel, leibhaftig durchs Lowentor einzog zu gralBlicher
Schlachtung. Schliemann und alle, die sich in seinem groBen
Namen spiegeln, reduzierten, auch hier Unternehmer, Geschichte
auf den nackten positiven Fakt. Der schlieBt ab. Mit ihm kann
man rechnen. An ihm erniichtern sich mythosgeschwangerte
Ahnungen, und solche Ernichterung treibt von Vermessung zu
Vermessung, von Band zu Band - zwingt zuletzt ein Band
aufzulegen, in dessen Inhalt sich der Mann nicht mehr
narzilBtisch spiegelt: Der "Urgrund, das Urdunkel" offnet sich,
die Menschheit im SchoB der Mutterreiche vegetativ
dahindammernd - das war das neue und weiblich verschlingende
Nichts, mit dem der Expressionismus, verliebt in seinen
nachnietzscheschen Nihilismus, sein bedrohtes
patriarchalisches Selbstsein noch einmal umgrenzte. Verliebt
und unter welchen Opfern! Dann geriet, angelockt von
kunstvollen Gemmen, Evans Spaten auf Kreta eine Schicht unter
die demetrische Dammerstufe. Hier o0ffnete sich eine neue Welt,
kein déja-vu-Triumph nach patriarchalischer Manier, sondern
SchmelzfluB im erstarrenden Stoff abendlandischer Geschichte
und Psychologie. Eine kleine Welt, herausgelautert aus Urherde
und demetrischem Fruchtbarkeitszauber; ein Volk, begabt mit
einem Optimum an Formvernunft, Ausdruckswelt - Kunst, von dem
der schopferische Mensch der nachnietzscheschen Epoche nicht
traumen durfte: Kunst, nicht rickbezogen auf ein krankes Ich,
nicht aus dem Leben in den Rahmen verbannt, Fieberkurve iUberm
Krankenlager der Gesellschaft, sondern als Kultur sozial
integriert. Dazu ein tausendjahriger Friede, ohne den wir,
allem ideologischen MiBbrauch von gestern zum Trotz, unterm
Damoklesschwert des enthemmten Atoms nicht mehr leben konnen.
Und schlieBlich eine Kultur, die sich im Kult einem hoheren

25



Dialog, der Gotterepiphanie entgegentirmte - mit der Frau als
Priesterin, als Seherin an ihrer Spitze. An weiblicher
Daseinsbegeisterung entziindete sich mannliches Schopfertum und
schuf, fast ohne fremdes Lehngut, Kultur als imitatio dei.
Pasiphae war Koénigin in diesem Land - in ihr, in ihresgleichen
war supremes Weibtum, waren Gretchen, Pamina, Eva, Ereignis,
ehe die Geschlechter zwischen sich den Apfel, Symbol des
endlichen Weltbesitzes, brachten und dabei Kommunikation und
Natur verdarben; ehe Pasiphae, Eva des griechischen Mythos,
herabstieg in die kiinstliche Kuh des Daidalos, um statt an der
himmlischen, an mannlicher Schopferkraft sich zu befruchten.
Hier verlagerte sich der Kultmittelpunkt. Hier pervertierte
der kultische Liebestausch, der Ubersinnliche Dialog zum
erotisch-sexuellen Machtkampf um den SchoB der Frau. Jetzt
erst droht - Dionysos wird geboren — das Chaos der
Triebiberschwemmung. Jetzt, am Sexualobjekt Frau, entwickelt
sich mannliche Konkurrenz, erzwingt der Kampf um den
kduflichen SchoB der Frau den Triebverzicht. Ab da ist Kultur
Sublimat libidindser Zwange. Und schlieBlich: ab hier gilt
Freud.

Vom Kykladenidol zum Goldring von Isopata - die Frau, supremes
Geschlecht, hineinragend in transzendente Uberwelt, von dort
gefihrt, zur Liebe, zum Selbst entzickt - durfte sich daran
ein utopisches Zukunftsbild entzinden? Oder war die Frau, die
sich auf Kreta zum Mundstick der Gottheit emanzipierte, wie
die Jungfrau von Orléans, ein Sonderfall geistige Mutation,
Variante im unendlichen Spiel des Lebens? Wie stand es dann um
Pamina, die am Ende der Zauberfldte die geistige Fihrung
Ubernimmt, wie um die Inthronisation Gretchens iber Faust? -
Erlosung, Heimfihrung des verlorenen Sohnes durch Umstellung
der geschichtlichen Geschlechterhierarchie - war das ein
legitimer Gedanke oder war es der Opernjux eines groben
Mannes, dessen Erlodsungssehnsucht eines Tages weder mit dem
patriarchalischen Gott noch mit Spinozas Pantheismus
weiterkam; der, wenn er die Sache des Menschen nicht tragisch,
fatalistisch, mephistophelisch enden lassen wollte, im mann-
weiblichen Liebeskampf, dieser dreitausend Jahre
Ubersprungenen Form der Nachstenliebe, den einzigen Weg in die
Gotteskindschaft erkannte? Lagen hier Modelle vor fir die
Wissenschaft (und fir die Theologie) von heute, in die die
Welt von morgen sich einleben muB? Zumindest der Eindruck
verdichtet sich: Krapp, Reprasentant patriarchalischer
Lebensunlust, hat noch Bander in Reserve. Was hindert ihn, sie
aufzulegen? Seine Lust an der tragischen Pose? Der Selbstgenul
an den Gewichten mannlicher Autonomie? Schaumschlagerei
leerlaufender Reflexion, unter der sich die Angst vor einem

26



lebendigen Gott, die Angst vor einer lebendigen Frau
versteckt, deren Sein sich nicht als Mutter und Geliebte, als
"Partner" und Sexualobjekt erschopft?

"Der Kampf zwischen den Geschlechtern muBl kiunftig
wiederentdeckt werden wie eine neue Weisheit", sagt Heinrich
Mann. Ein paar unsystematische Spatenstiche nach dieser
verschiitteten Weisheit - das war meine Antwort auf K.F.'s
Unlust zu leben. Zugleich unbeholfener Dank an die Vaterstadt,
die gestern noch lebte im Glanz und Schein einer exemplarisch-
kulturellen Aktivitat. Hier wurde plutonisch das Feuer der
Kunst geschirt, hier konnte man sich, wie Pan, den Bart seines
patriarchalischen SelbstbewulRtseins verbrennen. Wem dabei das
hochste Entzicken am Ich in duBerste Selbstentlarvung
umschlug, und jede engagierte Kunstrezeption ist in dieser
Weise ambivalent, dem sind die reichen Jahre nicht verloren.

277



