DIE DURCHBRUCHS-PSYCHOLOGIE IN MOZARTS REIFEM
OPERNWERK (1962) -

Eine Auswahl aus den frihesten Versuchen, die Dialektik des
mann-weiblichen Durchbruchsweges zu umreiBen!

Vorwort

Mozarts reifes Opernschaffen ruht auf sechs Operntextbiichern:
"Die Entfihrung aus dem Serail", "Die Hochzeit des Figaro",
"Don Giovanni", "Cosi fan tutte", Titus" und "Die
Zauberfldte".? In jedem einzelnen Werk kommt ein dramatisches
Grundmuster zur Entfaltung, das sich mit einer
gesellschaftlichen Konvention deckt. Dabei verbindet sich die
Musik Mozarts einer Sprache, die nicht in die Sprache
poetischer Individualisierung aufgehoben ist. Kollektive
Grundkonstellationen, Konventionspartikel, die sich zum Mythos
des geschichtlichen Daseins summieren, sind der Inhalt der
einzelnen Operntextblicher. Der blrgerliche Mensch, der aus dem
Bestehen der Konventionen sein Dasein und Selbstverstandnis
bezieht, besitzt ein partielles, dissoziiertes BewulBtsein
seiner kollektiven Lebensinhalte. Wahrend er sich von einer
einzigen partiellen Konvention, die sich ihm in ihren finalen
Wirkungen zeigt, distanziert, versaumt er die Erkenntnis, dal
er aus dem Ganzen der Konvention lebt. Mit der Aufldsung des
Teiles und seiner Partial-Dramatik rechtfertigt sich die

1 Die hier zur Mitteilung gelangenden Texte sind den 1962 entstandenen, z.T. Fragment

gebliebenen "Anndherungen" entnommen und besitzen einen unterschiedlichen Uberarbei-
tungs- und gedanklichen Verdichtungsgrad: Das "Vorwort" und das Einleitungskapitel
"Mozart und die Konvention" stammt aus der im Frihjahr 1962 im Gesprédch mit Elvira
Schiller Uberarbeiteten sogen. "Gelsenkirchen-Fassung"; beim ersten Teil der
"Durchbruchs-Psychologie", genannt "Die erotischen Phasen der Seinsvergessenheit",
handelt es sich um die sogen. "Seehamer-Fassung", einer erneuten, wieder im Gespréach
mit Elvira Schiller erfolgten Uberarbeitung der sogen. "Gelsenkirchen-Fassung"; sie
bricht iiber der "Vierten Phase", "Don Alfonso", ab. Die Fortsetzung bringt dann wieder
die rohere, im Gesprach Uberarbeitete "Gelsenkirchen-Fassung", und bei allen restlichen
Texten ab der "Finfte(n) Phase" - "Titus", "Tamino", "Goethes Zauberfldote II. Teil",
"Mozart und das Ende der Konvention" und der damals als FuBnote projektierten
"Gedankenskizze zu einem Mozart-Brief" - handelt es sich um Niklahs Sa&nftleins
untiberarbeitetes Tonband-Diktat aus einem bei Schwester und Schwager verbrachten
"Arbeitsurlaub" in Gelsenkirchen (Anmerkg. d. Chr.)

2 Damals war die unverzichtbare Bedeutung des "Idomeneo" fiir das Ingangkommen des

Durchbruchs-Prozesses noch nicht erkannt (Anmerkg. d. Chr.)

1



burgerliche Existenz den Aufenthalt im Ganzen der Konvention.
Das Nichts einer schlechten Unendlichkeit, auf der die
Illusion der autonomen birgerlichen Freiheit grindet, erlost
Mozart in seinem Werk, indem er die Einzelkomplexe der
Konventionen zu einem lickenlosen, kontinuierlichen Gesamtbild
fugt. Mozarts Weg fihrt, von Werk zu Werk fortschreitend,
durch die Fiulle der Konvention. Auf diesem dramatischen Gang
entsteht das Abbild des geschichtlichen Menschen. So enthalt
Mozarts Opernwerk in seiner historischen Sukzession eine
vollstandige, lickenlose Psychologie der Macht. Weil aber,
nach Hegel, zum Ganzen einer Sache seine Uberwindung gehort,
zeigt Mozart zugleich mit der Macht die Erldsung aus ihr.

Wer innerhalb des einzelnen Mozartschen Opernwerkes
psychologisch denkt, jedoch auRer acht 1aRkt, daBl, um im
Beispiel zu reden, die Hochzeit des Figaro in Don Giovanni
ihre luckenlose Fortsetzung erfahrt, dem muB Mozart als
Dramatiker des typischen happy-end erscheinen. Dieser
Einschatzung entspringen alle Urteile iber Mozart als einem
bloR genialen, aber naiven Musiker. Dieses Milverstandnis 10st
sich einem Rezipienten auf, der bereit ist, die Immanenz des
einzelnen Werkes zu durchbrechen, so daB eine Einheit von
sechs Werken entsteht. Dabei ergibt sich wie von selbst ein
Einblick in die kausale Endlichkeit des geschichtlichen
Daseins.

Mit dieser Kausalitat befalRt sich die vorliegende Arbeit. Ihr
Grundsatz war es, das psychologische Gesetz in Mozarts
Opernwerk in seiner kollektiven Allgemeingiltigkeit
herauszuarbeiten. Um die Uberschaubarkeit des sich dabei
zeigenden Bildes nicht zu gefahrden, wurde verzichtet auf
textphilologisches Unterstitzungsmaterial, das die Darlegungen
hatte verscharfen oder in Feinstrukturen verdeutlichen kodnnen.
Auch eine Anwendung des von Mozart gezeichneten Menschenbildes
auf den realen historischen ProzeR sowie eine genetische
Betrachtung einzelner typischer Charaktere schien mit
Rucksicht auf die Einheitlichkeit und Uberschaubarkeit des
Gesamtbildes nicht zweckmalBig. Aus dem gleichen Grunde muflte
auch, und dieser Verzicht fiel am schwersten, eine analoge
musikalische Analyse beiseite bleiben. Nicht zuletzt mulRte die
Versuchung abgewehrt werden, die Parallelitat zu zeigen, die
bei der vorliegenden Werkbetrachtung zwischen Mozarts
Welterleben und der Sukzession seiner kinstlerischen
Verwirklichung durchzuscheinen begann. Dieser Zusammenhang
konnte endgultig mit dem Vorurteil aufraumen, Mozarts Wesen
erfille sich in der naiven Gestalt des Papageno. Es wirde sich
zeigen, daB mit dieser Charakterisierung Mozarts ein
blirgerliches Rezeptionsverlangen sich von dem Anspruch seiner
fausse naiveté loskauft.



Die vorliegende Arbeit soll dazu dienen, der Not einer bloB
musikalischen Rezeption des Mozartschen Werkes, die dem Genius
stets das Beste schuldig bleibt, beizustehen. Sie soll ein
AnstoR sein, mit Mozart als einem Anthropologen von hochsten
Graden Ernst zu machen.

Mozart und die Konvention

Goethe aduBert im Jahre 1829 zu Eckermann im Gesprach: "Ich
kann mich des Gedankens nicht erwehren, dal die Damonen, um
die Menschheit zu necken und zum Besten zu haben, mitunter
einzelne Figuren hinstellen, die so anlockend sind, daB jeder
nach ihnen strebt und so groB, daR niemand sie erreicht. So
stellten sie den Raffael hin, bei dem Denken und Tun gleich
vollkommen war. Einzelne, treffliche Nachkommen haben sich ihm
genahert, aber erreicht hat ihn niemand. So stellten sie den
Mozart hin als etwas Unerreichbares in der Musik und so in der
Poesie Shakespeare."

Das Unerreichbare in der Musik, die Verkodrperung musikalischer
Genialitat: unter dieser speziellen und von der dichterischen
Sphare abgehobenen Beleuchtung ist das Ereignis Mozart in die
Geschichte eingegangen. Nur ein Mensch, dem, um im Paradox zu
reden, der akustische Augenschein versagt ist, kann den
lacherlich anmutenden Versuch machen, an diesem Urteil Kritik
zu Uben. Wer dennoch, und unbelehrbar vom Ratschlull der
Geschichte, an dem Gedanken festhielte, der Schwerpunkt des
Genius Mozart liege auf einem anderen als dem musikalischen
Felde, und der etwa das dichterische, dramatische oder
bildnerische Element als dem Musikalischen vorrangig
herauszustellen versuchte, dem wirde Mozart selber
widersprechen. Im November des Jahres 1777 gibt er seinem
Vater eindeutige Auskunft iUber seine kiinstlerische Potenz. Er
schreibt: "Ich kann nicht poetisch schreiben, ich bin kein
Dichter. Ich kann die Redensarten nicht so kinstlich
einteilen, daB sie Schatten und Licht geben, ich bin kein
Maler, ich kann sogar durchs Deuten und durch Pantomime meine
Gesinnungen nicht ausdricken, ich bin kein Tanzer, ich kann es
aber durch Tone, ich bin ein Musikus."

Dennoch, und gegen die Autoritat der Heroen, gegen die
Konvention geschichtlicher Wertung: kénnte es nicht sein, daB
unter der Gewalt und Einzigartigkeit der musikalischen

3



Erscheinung ein tiefer Bezug, ein ebenso einzigartiges
Verhaltnis zum geschichtlichen Logos sich verbirgt; daR Mozart
es so sehr mit dem innersten Kern der Konvention und mit den
intimsten Problemen des geschichtlichen Menschen zu tun hatte,
daB er gerade dazu Musiker werden mullte?

Das 20. Jahrhundert hat die Priderie abgelegt, ein, um im
Beispiel zu reden, saftiger und von Unsinn und Unflatigkeit
strotzender Basle-Brief vertrage sich unméglich mit dem
einzigartigen Apolliniker Mozart. Gelassen gedenken wir Jjener
blirgerlichen Retouchen, die, bis hin zu Nissens Brief-
Zensuren, sich das "Gottliche" Mozartscher Musik nicht mit
einer Erinnerung an die triviale Lebenssphare der
schopferischen Existenz triben wollten. Dennoch haben wir noch
keineswegs aus der Sphare der Schwelgerei in den Kern von
Mozarts Botschaft gefunden. Das blrgerliche MoralbewuBtsein
des 19. Jahrhunderts wich der Selbstbegegnung aus, indem es
das Kunstwerk als ein adsthetisches Phanomen genielbar machte.
Kunst war, losgeldst von realem Weltbezug, in eine Sphare des
isolierten An-sich und Fir-sich-Seins transponiert. Die
historische Existenz des Kinstlers war tabu, weil sie die
asthetische, das heilt erldsend verklarende Sphare der Kunst
tribte. Doch in der irrelevanten Rezeption bereitet sich der
Untergang der Moral selbst vor. So wurde es zum Schicksal des
20. Jahrhunderts, daBl die Kunst nicht mehr einer Moral als
asthetisches Korrelat dient; daB der Mensch sich nicht mehr
als moralisches Wesen zu bestimmen vermag, sondern aus einer
asthetischen Grundbefindlichkeit, aus einer asthetischen
Daseinshaltung heraus, die Aufldsung seiner Moral genulfahig
macht. Das asthetische Daseinsverstandnis legitimiert sich die
Aufldsung seiner Moralbestande, indem es sich der allzu
menschlichen Zige im Wesen des Kunstlers versichert. Der
Heroisierung folgt die Psychologisierung der kinstlerischen
Existenz. Der Kiunstler wird in die Sphéare des All-zu-
Menschlichen miteinbezogen. Er und sein Werk werden zu Mitteln
der Erlosung im Gleichen des allgemeinen Nivellements. Wo sich
die Ausschlige des Gleichen, wo sich Moral und Asthetik,
Idealismus und Positivismus aneinander aufldsen, indem sich
ein Gegensatz an seinem anderen in immer engeren Bewegungen
genielRt, da verkommt mit der Relativierung des Werkes und
seines Produzenten die Kunst zum Arrangement der Zerstreuung,
der Vorform des Vergessens. Erst wenn auch die Mittel der
Zerstreuung versagen und dem BewuBtsein keinen Halt mehr Uber
dem Abgrund der Verzweiflung geben, erst wenn Asthetik und
Moral sich ins Nichts des Gleichen verbraucht haben, bereitet
sich eine Rezeptionsbereitschaft vor, die das Kunstwerk nicht
mehr zum Erldsungsfetisch der eigenen Perversion vergewaltigt.
Dieser Verzweiflung erst beginnt das eigentliche Subjekt der

4



Geschichte, beginnt der Genius im Kunstwerk zu leuchten. Das
Rettende, von dem H&6lderlin spricht, ist dem objektverlassenen
Machtbewultsein, ist der Verzweiflung ein pldtzlich und
schlagartig Erscheinendes; es bringt als das Werk der Kunst in
Erinnerung jenes, was zur Verzweiflung fihrte: Wesen und
finales Gesetz des geschichtlichen Menschentums und damit die
Anleitung zum Rickstieg in die Kommunikation. Der gereinigten
Rezeption, die frei ist von prajudizierenden Urteilen,
erdoffnet das Werk die Zukunft des Vergessenen. Um dieses
Eroffnens willen ist die Kunst ans Nichts der geschichtlichen
Existenz herangebaut. Einem Leben, dem die Kunst zum ostinaten
Erldsungsfetisch wurde, stellt sich die Sache von seinem
moralischen oder asthetischen Standpunkt aus als die Krise der
Kunst dar. Im Schweigen Uber dem abgeschlossenen Werk, das die
Konventionen aufldst, indem es sie darstellt, erreicht jedoch
die Kunst ihre hochste Wirde und vollendet sich in einer
eisernen Forderung an das selbstentfremdete Individuum.

Wo aus der Verzweiflung eine wertungslose Sehnsucht sich nach
dem Kunstwerk spannt, um sich an ihm den Kosmos des
historischen Selbst, gereinigt von blinder Emotion, zu
reaktualisieren, dort wird ein WerkbewuBtsein sich ausbilden,
das nicht mehr Uber die historische Person des Kiunstlers
reflektiert ist. Eine Existenz, die dem Kunstwerk seine eigene
Rekreation verdankt, vermag den Kinstler weder durch
Heroisierung zu tabuieren, noch durch Psychologisierung zu
relativieren, um ihn in beiden Fallen den eigenen
Machtansprichen zu unterwerfen. Nun ist der Augenblick da, wo
die Antinomien, die sich als Moral und Asthetik in der
Heroisierung und Profanisierung der Kinstlerexistenz ihren
Ausdruck geschaffen haben, endgiltig geschlichtet sein wollen.
Einer Existenz, die sich in der Verzweiflung verlor, um sich
in der Kunst neu zu gewinnen, wird die scheinbare Divergenz
zwischen den metaphysischen und historischen Aspekten der
schopferischen Existenz keine Ruhe mehr lassen. Eine
Weltsituation, deren elementare Bedrohung uns zwingt, nach dem
Ganzen zu fragen und diese Frage nicht einem sonntaglichen
Belieben anheimstellt, lbersetzt die todliche Spaltung des
Genies in zweil Teile, Werk und Leben, ins Todesurteil iUber den
Konsumenten.

Wo die Kaschierung auch nur einer privaten LebensdauBerung zum
Frevel am Werk selber wird, dort muR die Vorstellung fallen,
Mozart habe seine Musik, indem er sie vom Primat der Sprache
loste, in eine Kunstsphare genialer Naivitat erheben und zur
autonomen Aussage lautern kdnnen; eine Aussage freilich, die -
und das wird mit einem Seitenblick auf sein Opernschaffen
lebhaft beklagt mit den hinlanglich beredeten Fatalismen eines

unkritischen Verhaltnisses zu Sprache und Dichtung erkauft
5



sei. Die Qual, das eigene Vergnigen auf einer musikalisch-
genialen KunstauBerung gegrindet zu sehen, die einem
vermeintlich moralisch geringeren, dem historischen Weltsein
irrelevanten BewuBRtsein entstrome, wachst sich an der
fortschreitenden Rezeption zu einem Schmerz aus, der in die
Zusammenhange treibt. Schon dieser Schmerz als die virtuelle
Erkenntnis verbietet es, Mozart weiterhin zu einem
Spezialisten-Genius zu stempeln und so zu tun, als ware sein
Werk nur dazu gut, sublimer Sentimentalitat, vornehmer
Erbaulichkeit oder allenfalls der psychologischen Delikatesse
zum Selbstgenull zu verhelfen.

Worlber das 19. Jahrhundert sein Tabu verhangte, gerade dieser
Bereich in Mozarts Leben und Werk wird nun dem leidenden
BewuBtsein zum Quell einer Erkenntnis, die in ironischer Prosa
entdeckt, was die Poesie seines Werkes, "der Schleier aus der
Hand der Wahrheit", verhiillend enthtllt: die
Selbsterhaltungstechnik leerlaufiger Konventionen und ihr
Ende. An Mozarts Verhaltnis zur Alltagssprache, wie wir es aus
seinen Briefen kennenlernen, drickten sich Tanten und Onkels
des 19. Jahrhunderts scheu vorbei, als handele es sich um
Unanstandiges. Auch unter den Zeitgenossen ist der arglose
Verehrer des Meisters noch nicht ausgestorben, den ein Basle-
Brief wie der vom 15. November 1777 aus der sicheren Bahn
genuBreicher Rezeption werfen kann. Der Schwarm der schdnen
Stelle tragt aus der Lektiire eines solchen Briefes eine
moralische Erniichterung davon, die ihm das Wesen der zuvor
angebeteten Musik selbst verdachtig macht. Die Musik ist dem
Blirger das legitime Gefahrt, aus den Zwangen seiner Moral zu
fliehen. Sobald er im Rausch des hoheren Melos das Anti der
Moral entdeckt, das der literarische Mozart noch ausdriicklich
bekraftigt, dort zieht sich entweder das BewulBtsein auf einen
Moralstandpunkt zurick, der, pietistisch verkrampft, die Musik
als das BOse verdammt, um weiterhin eindugig durchs Leben zu
gehen, oder aber es wirft die Moral weg, um ihre Aufldsung in
asthetische Melosbeseelung zu goutieren. Der Scheinnaive
okkupiert mit erleichtert blinzelnder Dankbarkeit die Ironie
Mozarts, deckt seine Skrupellosigkeit mit der zweiten Naivitat
des Genies. Zeugnis dieser selbstverstandlichen,
unreflektierten BewuBtheit ist der erwahnte Brief ans
Augsburger Basle. In ihm pflegt Mozart unerschrockenen Umgang
mit der Sprache, und hier, wo man meint, die Divergenz
zwischen Mozarts Alltags- und Kunstsphare misse jedermann
einsichtig sein, verbirgt sich die Uberraschung, daB Mozart
aus hoherem Instinkt bereits zu seiner Zeit in der Sprache
tut, wozu Dichtung und Philosophie noch drei bis vier
Generationen brauchen. Heute, da die Zweifel an der Integritat
des geschichtlichen Sprachgebrauches sich ausgewachsen haben,

6



missen wir einem Manne, der, so oft er ohne Gefahrdung von
Leben und Werk es sich leisten konnte, schon vor 185 Jahren
Kunststiicke in dieser Sprache vollbrachte, die - oberflachlich
betrachtet, eines vergnigten Dadaisten wiurdig waren, einen
ganz anderen und hdéheren Kredit einriumen.?

Fir Mozarts Verhaltnis zur Sprache, wie es besonders in seinen
Basle-Briefen zum Ausdruck kommt, halt die birgerliche
Asthetik eine Theorie bereit, deren Richtigkeit, vorausgesetzt
man wisse, was Genie ist, jedes weitere Nachdenken verbietet.
Diese Theorie deutet Mozarts aufschluRreiches Spiel in der
Sprache nicht als eine Kritik an der Welt, daB namlich sich
das Genie im Spiegel der geschichtlichen Sprachkonvention
nicht mehr zu erkennen und darzustellen vermag, sondern als
einen Akt existentieller Verbergung tieferer und leicht
verletzlicher innerer Verhaltnisse. Die AlltagsauBerungen
verletzen das Gefihl des Birgers, weil sie mitten in sein Tabu
gerichtet sind. Fir sein Ungemach, das ihm die Berihrung mit
der Lebenssphare des Kiunstlers verursacht, glaubt er ein
Anrecht zu haben auf die hohere und seinen Bedlirfnissen
vermeintlich angemessenere Natur des Werkes. Wahrend die
Lebensauberungen Mozarts die Welt briskieren, entzickt er ein
blirgerliches BewuBtsein, das an der Macht zu leiden und zu
zerbrechen beginnt, mit einem entrickten Traumerlebnis, das
nur der GenuRl eines Melos zu verschenken hat, der, frei wvon
psychologischem Engagement, den Status quo einer Einzelemotion
sanktioniert, ohne zur Selbstreflexion der Macht zu notigen.
Wo das Werk auch noch dem hoheren Traum sich versagt, wo es
der Macht nicht mehr nur Mittel der Flucht vor sich selber
ist, sondern unmittelbar ins Zentrum der Macht zielt, dort
verwaisen, wahrend sich die Gesellschaft dem Kunstwerk
versagt, beide: Kunst und Produzent. Diese Einsamkeit war das
Schicksal des reifen Mozart. Eine Gesellschaft, die das
Kunstwerk als den wohlverdienten Lohn empfangt, die renitente
Kinstlerexistenz ertragen, das heilBt zeitlebens in der
Langeweile des "Verweile-doch" ausgeharrt zu haben; eine
Gesellschaft, die die Phanomene des Mozartschen
Sprachgebrauchs als eine notwendige Tarnung und
Selbstverteidigung des Genius gegen die Welt deutet, hat, ehe
sie den Mund zu Klage und Rechtfertigung auftut, das Genie und
sein Werk aus der Welt hinaus eskamotiert. Die abendlandische
Erlosungsmetaphysik, darin ein Stillehalten im Diesseits den
ewigen Lohn des Jenseits verbirgt, wird auf ein Kinstlertum
und auf ein Kunstwerk angewendet, das sich nicht mehr mit ihr
trosten kann. Das "Kreuziget" tont fort durch die Geschichte

3 Vergl.:"Mozart an Anna Thekla Mozart - Gedankenskizze zur Interpretation eines

Mozart-Briefes", S. 380



der Kunst. Ihm erst folgt die Annahme des Opfers. In der
Betrachtung eines Leibes, aus dem sie das Leben vertreibt,
genielRt sich die Macht. Blind vertraut sie dem Wunsch, daR das
ewige Brot des Opfers stets sich erneuere. Ratlos reklamiert
sie die ausbleibende Lieferung. Hier erst fallt die
illusiondare Vorstellung, die Trennung von Welt und Genie sei
eine ad infinitum gesicherte Faktizitat.

Die Moglichkeit, daB der Mensch durch das Aufschieben aller
seiner individuellen und historischen Probleme bis zur grofRen
Endloésung seinen aktiven und persdnlichen Anteil am Sein
verscherzt, hat sich heute so sehr verdichtet - und hier ist
der Einsatz von atomaren Waffen von nur vordergrindiger Natur
-, daR wir dem Genie als einem Naturereignis einen anderen und
hoheren Kredit als bisher geben missen. Die Zeit ist da, wo
die Kunst zu schweigen beginnt, weil die Gesellschaft um der
Hoffnung willen die Verzweiflung kennenlernen mul. Einem
Adrian Leverkihn, finale faustische Kinstlerexistenz in Thomas
Manns Werk, verwandelt sich das Resimee der Geschichte zum
apokalyptischen Spiegel. Wo der Kinstler die Endlichkeit der
geschichtlichen Inhalte im Werk erschoépft, ohne aus der Tat
des Scheins in die Kommunikation des Seins zu finden, dort
ereignet sich der Triumph, Welt und Ich dissonierend ins Werk
geschlichtet zu haben, als Entsetzen des Endes und der Schuld.
Die Gleichzeitigkeit der Verzweiflung vermag sich weder in
ihrer physischen Bedingtheit zu erkennen, noch durch sie
hindurch sich auszudriicken. So bleibt der Welt nur die ichlose
Biologie des Wahnsinns. Indem sich Kinstler und Werk in die
Stummheit des Wahnsinns entziehen, verliert die Gesellschaft
beide als Medien der Fremderlosung, trifft der Wille zur Macht
als Todestrieb die kollektiven physischen Organe. Es vollzieht
sich das Selbstgericht der Konvention in der Barbarei des
Krieges.

Der endliche Prozell der Kunst geht der Aufldsung der
Gesellschaft voran. Mit dem Verlust einer angemalRten Haltung
Uber dem Werk und seinem Produzenten wird dem Menschen das
Werk selbst zum Gegenstand der Erfahrung und des Austragens
seiner lange unterdrickten Eigentlichkeit. Erst der
Verzweiflung, erst dem untergehenden, empirisch funktionellen
Ich, vor dessen Aufldsung wir heute ratlos stehen, und dessen
Erldésungstechnik auf allen Gebieten versagt, offenbart die
Kunst ihr eigentliches Wesen: sie muB auf das Ende zielen, um
der Verzweiflung als das "Rettende" leuchten zu konnen.

Aus der Tragik des geschichtlichen Logos, aus der Konkurrenz
der Macht flieht der abendlandische Mensch in eine
musikalische Sphare, die ihm das Genie vorgebaut hat; in
dieser Sphare ist Freiheit von Spekulation, vermeintliche

8



Erldsung. Diese Ebene erlaubt dem jugendlichen Mozart ein
konfliktloses Dasein: wahrend er sich unter dem Schutz der
vaterlichen Konvention mit dem Tonmaterial seiner Zeit
erfillt, wahrend in ihm sich die Symbiose der europaischen
Stile vollzieht, affiziert sich sein wertungsfreier
musikalischer Kosmos an der Dramatik eines tragischen Logos
und seiner Psychologie, die zu seinem auBerlichen Schicksal
wird. Mit der Selbstbestimmung seines Talentes, er sei
Musikus, nicht aber Dichter, Maler oder Tanzer, definiert
Mozart die Erfahrung seiner Vergangenheit und durchbricht,
indem er Hegels Satz realisiert, eine Grenze erkennen heilt,
sie Uberschreiten, die schiitzende Schale seiner musikalischen
Autonomie. In den Jahren existentieller Erfahrung, angefangen
vom Tod der Mutter iUber die enttauschte Liebe zu Aloisia Weber
und die Demitigung der Jahre in Salzburg bis hin zum Bruch mit
dem Erzbischof und den ersten Auseinandersetzungen mit dem
Vater, findet die zweite und eigentliche Inkarnation des
Genies statt. Denn, war bisher das Wunder Mozart ein
musikalisches Ereignis, so wirken nun die schicksalserfullten
Lehr- und Wanderjahre von 1777 - 1782 das neue und vielleicht
groBere Wunder, daR in Mozarts Musik nun der dramatische Geist
seines Welterlebens eingeht. Mozart faBt in seinem Opernwerk
zusammen, was ohne das einende Medium seiner Musik
psychologische Episode, Konventionspartikel geblieben ware.
Was sich in Mozarts einzelnen Opernwerken partikular
ausspricht, das fabBt sein synthetischer Genius zum grolBen,
lickenlosen Bogen des eigenen Welterlebens, zum Mythos der
Geschichte zusammen. Eine pervertierte Wirklichkeit, die
Goethe immer wieder die Koffer packen liell, wenn seine
Existenz die Bedingtheit seiner Umwelt sprengte, an der
Holderlin, zur Unzeit um der Verkindigung willen fir ein
Taminoschicksal bestimmt, in einsamer Erfullung zerbrach -
diese Wirklichkeit und ihren innersten Mechanismus macht
Mozart zum Inhalt seines Werkes. Die Psychologie des
patriarchalischen BewuRtseins, zu Mozarts Zeit, wenn nicht
allgemein tabu, dann doch nur im Gleichnis angesprochen, baut
er in sechs Werken, von der "Entfihrung aus dem Serail" Dbis
zur "Zauberfldote" in paradigmatisch-strengster Kausalitat vor
uns auf. Wahrend er das mannliche Machtprinzip, das er in
seiner Umwelt antrifft, und unter dessen Wirkungen er selbst
zu leiden hat, wahrend er den Patriarchen in einem
sechsmaligen, stufenweise geordneten Scheitern die sukzessive
Lauterung seines empirischen Ich erfahren 1aBt, vollzieht er
auf eine in der abendlandischen Kunst einmalige Art die
Uberwindung der Idee als Kompensation fiir verlorene
Kommunikation, die Uberwindung der "Sprache der Metaphysik",
in deren Finale wir heute einzutreten beginnen. Ein

9



Menschenpaar, in mythischer Urzeit aus dem Paradies
vertrieben, 1lalBt Mozart ohne jeden irrationalen Trick in die
mythische Ureinheit der Welt zurickkehren. Mozart zeigt sich
dabei innerhalb der Aufklarung und des Humanismus als einer
der wenigen Realisten, und seine Existenz wird umso
erstaunlicher, als er dazu den eigens reflektierten Gedanken,
d.h. die vermittelnde Spekulation auf Geschichte nicht
braucht. Das hochste Melos, das die Not des empirischen Ich am
kosmischen Gesetz der Tone auszubilden vermag, ist in Mozart
vom Logos einer Existenz ergriffen, die im Sein wurzelt. Diese
Existenz bringt im Durchschreiten der Konvention die
Konvention zu sich selbst und stellt sie als das Endliche dar.
Mozart lebt zwar in der Welt und erfahrt diese Welt
schmerzlich an sich selbst; strebt aber, aus der
Vollkommenheit des Seins gehalten, aus der historischen
Irritation ins Sein, d.h. zu seiner Eigentlichkeit, zu sich
selbst zurick. Dieser Weg ist darstellende und gleichzeitig
distanzierende Produktion. Mozart - Bote aus einer mythischen
Welt, bringt die Perversion des geschichtlichen Menschentums
kraft des Seins zu sich selber, d.h. zum Stehen. Er entlarvt
die Tendenz jeder Macht, sich in einem System homdopathischer
Barbarei ohne Finalitat einzurichten.

Die Logistik der Macht, gleich, ob spekulativ oder
positivistisch bestimmt, irrt unerldst von Objekt zu Objekt.
Die Macht sucht in der Gleichzeitigkeit aller Objekte den
Schlaf. IThr ruht die Sehnsucht ein, von der Blirde der Macht in
der Fiulle der Macht zu ruhen. Es ist die illusionare Sucht
nach Unendlichkeit. Im Medium der Musik genielRt sich die Macht
in ihrer impotenten Vergleichzeitigung; in der Musik genielt
sich die Macht in ihrer Ohnmacht. In der Musik bereitet sich
die Bruderschaft aller Ideologien vor. Im erfillten Paradoxon
von GenuB und Ohnmacht ist die Bricke zum Genius Mozart
gebaut. Mozart tritt in die vollendete musikalische Konvention
ein und reinigt sie von letzten spekulativen Beschrankungen
und Hemmungen: die psychologisch irrelevante Trennung von Eros
und Agape ist aufgehoben, eine Grafin Almaviva singt sich
selbst im Agnus Dei der "Krdonungsmesse". Im Medium, dem sie
sich vertraute, fihrt sich Spekulation ad absurdum. Der Zenit
der abendlandischen Musikentwicklung zieht den Genius an, der,
wertungsfrei aus ihrem libertinistischen Medium, der Macht ihr
Gesetz zuspricht.

Mozarts Musik bemachtigt sich einer Sprache, die nur vermdge
ihrer Perversion "allzeit gehorsame Tochter der Musik" sein
kann. Wo in der dramatischen, lyrischen und reflexiven
Dichtung die Sprache selbst sich aus der erstarrten
Sprachkonvention zu befreien versucht, dort sind Mozart und

seine Musik machtlos dem Wort gegeniber. Hier liegt der Irrtum
10



Goethes, der im Alter von einem von Mozart vertonten Faust
traumt. Mozart in seiner zweiten Naivitat steht kraft seiner
Musik einer Wirklichkeit gegeniber, die - reflexiv ungebrochen
- nichts anderes ist als lebensvoller, sinnlich erfillter
Alltag. Im unausgesprochenen Vertrauen darauf, dal in der
ausgestandenen Mitte des Alltags der Feiertag leuchtet, vermag
sich Mozart wie kein anderer ohne moralische Skrupel der
unverfalschten und innersten Wirklichkeit der Geschichte
anzunehmen. Teilweise 1in mihevoller Arbeit sucht sich Mozart
kaum literaturfahige Libretti, deren jedes eine
Grundkonstellation des geschichtlichen Daseins zum Gegenstand
hat. Jedes Werk ist so partieller Geschichtsmythos. Die
Entelechie aller Teilmythen fihrt ihre Gestalten in ein reales
mythisches Weltsein zurick. Erst in der "Zauberflote" 1laBt
Mozart seine Menschen aus ihrer profanen Alltagswelt in die
mythische Marchenwelt eintreten. Mozarts Werk endet, sobald
Tamino und Pamina im Heiligtum anlangen. Weder die Schlange
noch die drei Knaben, weder die untere noch die obere
Transzendenz der Geschichte laBt Mozart in seinem Werk autonom
erscheinen. Wo sie auftreten, sind sie stets unmittelbar auf
den handelnden und leidenden Menschen bezogen. Ihr Erscheinen
entspricht streng der seelischen Disposition ihrer Partner.
Geschieht bei Richard Wagner eine autonome Versinnlichung des
Mythos im Kunstwerk, ist bei Mozart Transzendenz prinzipiell
individuell zugeordnet. Die GrdoBe der Mozartschen Kunst ruht
in ihrer Selbstverstandlichkeit. Das Wunder der "Zauberflote"
ist die Erfillung des Selbstverstandlichen. Es leuchtet als
ein Selbstverstandnis, das aus dem wechselseitigen Zuspruch
von Vergangenheit und Zukunft, von Diesseits und Jenseits, von
Mensch und Sein geboren und in ihm geborgen ist.

"Oh, wie ist mir Mozart innig lieb und verehrungswirdig, dal
es ihm nicht mdéglich war, zum 'Titus' eine Musik wie die des
Don Juan, zu 'Cosl fan tutte' eine wie die des Figaro zu
erfinden." Dieses Verfahren Richard Wagners, aus einem
MoralbewulRtsein die Kunst Mozarts zu reflektieren, verfehlt
mit dem innersten Wesen der geschichtlichen Wirklichkeit
gleichzeitig den Genius, der diese wie kein anderer
interpretierte. Mozart bremst seine wahren Helden nicht durch
moralische Reflexion und blirgerliche Bedenklichkeit. Der
hochste Triumph, der Triumph zu Verfihrung zur Furcht, zum
Regrell, zum KompromiR, der Triumph der Rettung zuriuck, ist der
Gesellschaft nicht gegdnnt. Mozarts Helden scheitern an und zu
sich selbst, nicht an der Umwelt. IThr Scheitern ist Aktion des
Durchbruchs. So spannt sich der dramatische Bogen von Bassa
Selim Uber Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso und Titus bis
hin zum Tamino der "Zauberflote". Mozarts Musik, die stets
Psychologie konkretisiert, 1o6st sich ganz in den

11



psychologischen Logos auf. Auch die musikalisch emanzipierte
Nummer hat eine psychologische Funktion: die musikalische,
psychologisch neutrale Konvention, die in der schonen Stelle
triumphiert, steht als Charakteristikum fir die statische,
selbstvergessene, konventionelle Person und Situation. - Der
ausgebildete Mikrokosmos des Mozartschen Geistes entzindet
sich an der empirischen Weltwirklichkeit; selbst im
Eigentlichsten frei von Geschichte und Psychologie, 1aBt
Mozart beide sein, was sie sind; wahrend er in der ersten
Phase seines Lebens die birgerliche Welt musikalisch entzickt
und literarisch vor den Kopf stoBt, l1laBt er sich in der
zweiten Phase mit dieser Welt selbst ein und macht sie nun zum
Gegenstand seines Werkes. Dabei erscheint, als das Resultat
solcher Existenz, die Geschichte rein, d.h. unverfalscht durch
die beschonigenden Selbstkorrekturen der in die pervertierte
Wirklichkeit eingefangenen Menschentumer, im Werk der Kunst.
Gerade die durch einen Anflug von Ironie gebrochene
atmospharische Freundlichkeit und Milde des dramma giocoso und
der opera buffa - untrigliche Anzeigen hdchster geistiger
Distanz zum Gegenstand, die der Perversion noch den Schimmer
der Verklarung schenkt, laBt Mozarts Opernpublikum glauben,
das Genie verherrliche den eigenen Lebensstil. Mit dieser
Finte unterwirft sich der Blurger das Werk zum Zweck des
Selbstgenusses und der Selbstbestatigung. Gewil gehort der Zug
der Sanktion zu jedem groBen Kunstwerk: es 1laRt zuerst sein,
was 1st, das exemplarisch Erhabene ebenso wie Laster und
Verbrechen. Leicht wird aber vergessen, daR gerade dieses
Sein- und Erscheinenlassen, dieses Offenbarmachen umso
deutlicher und unausgesprochen die ethische Forderung
impliziert, je weniger es in die Interpretation oder
Diskussion des Dargestellten ausbricht. So ist es ein Irrtum
anzunehmen, Mozart verklare die Sinde, um der Einfachheit
halber in einem theologischen Terminus zu reden. Wohl wird im
Medium der Mozartschen Musik die Anschauung des Scheiterns und
der Finalitat geschichtlicher Umtriebe dem Menschen akzeptabel
wie in keinem anderen Kunstwerk; der Mensch wird gleichsam
verfihrt, sich im Spiegel der Werke Mozarts zu betrachten;
Mozarts Werk, das zur Selbstbegegnung verlockt, 1lalkt jedoch
den geschichtlichen Menschen, der sich blind ihm anvertraut,
nicht mit sich allein. Mozart verlockt nicht in die Falle des
ausweglos—-fatalen So-ist-es. Kraft der liuckenlosen Darstellung
der endlichen Konvention ist deren Endlichkeit tUberwunden.
Weil aber dieses Durchbruchs-Versprechen aus jedem Tone seines
Werkes leuchtet, genielRt es das Vertrauen fragloser
Plausibilitdt. Dieses soziale, zutiefst humane Element in
Mozarts Kunst macht das Wunder Mozart so grol.

Mozart ist, und das wird die folgende Erdrterung zeigen, zwar
12



ein Apokalyptiker, aber ein barmherziger. Denn Mozarts Werk
hilft uns, wenn wir uns von den blirgerlichen und
vaterrechtlichen Vorstellungen und Zwangen befreien, die auch
das Genie noch an einen historischen Ort fixieren und
asthetisch anschaubar und begreifbar machen wollen, zur
vollstandigen und lickenlosen Selbsterfahrung des
geschichtlichen Daseins. Nicht eine religidse Spekulation
findet sich im ganzen Opernwerk; nicht ein Fluchtversuch, mit
Hilfe des Wortes ins Irrationale zu entweichen; iberall wird
Schicksal individuell ausgetragen, und allein dieser
individuelle Austrag, der an keiner Stelle von irgendeiner
fragwirdig irrationalen Gnadenvermittlung unterbrochen ist,
fihrt in der "Zauberflote" zur Konkretion dessen, was bei uns
heutzutage mit Recht als happy-end verpdnt ist. Deshalb, weil
Mozart, systemfrei und der gedanklichen Abstraktion unfahig,
so sehr und so umgreifend Realist ist, sucht sich der
geschichtliche Mensch instinktiv in kaum einem anderen Werk
der Weltgeschichte mehr und mit groéBerer Sehnsucht zu finden
als gerade in Mozarts Werk. Das hat aber seinen Grund nicht
allein in der psychologischen Realistik einiger Mozartscher
Opernlibretti. Die Hauptursache fir die Breitenwirkung von
Mozarts Werk ist vielleicht die Tatsache, daR nirgendwo sonst
in der Kunst die VerheiBung des Durchbruchs aus den Fesseln
einer bloB humanitdren Autonomie, Sublimat und Uberbau von
Barbarei, reiner und starker leuchtet. In der Hingabe an
Mozarts Werk vermdgen wir den schmerzlichen Verlust der Macht
als die VerheiBung zu wahrem Menschentum zu erfahren. Mozarts
Opernwerk kann zum Spiegel werden, der zur volligen
Selbstreflexion der Macht und damit der Psychologie anleitet:
der den Akt, die Aktion des Durchbruchs nicht als Passion des
Leidens, als Gericht, sondern als tatige Prifung erleben 1lalt.
Mozart wuBte, daB Uberwindung nichts zu tun hat mit
monchischer Frommigkeit und asketischer Lebensfiihrung, sondern
allein mit der wachsenden Kenntnis des Weltseins, das, wo wir
anfangen, es rein wie in der Gestalt des Titus zu verkdrpern,
in mythisches Welterleben umschlagt. In ihm wird eine der
Geschichte verfallene Existenz frei fir jene andere Welt, von
der wir nur "torig reden". Und diese realisiert und zeigt sich
fur Mozart doch nirgend anderswo als in den Bildern unserer
Welt, nun aber nicht mehr Objekte kauflicher Lust, sondern
Jetzt und jeden Augenblick von der Liebe neu gezeugt.

Abgesehen von den enthusiastischen Ovationen, die Kierkegaard
dem Schopfer des Don Giovanni brachte, blieben fast alle
Versuche, Mozarts Opernwerk psychologisch zu deuten,
ausschlieBlich an der "Zauberflote" hangen. Sie wurde dem
Birger zu einer Art hoherem Politikum, hier witterte man
Weltanschauung, Ideologie. Hier glaubte man sich dem Numinosen

13



auf der Spur; und so fehlt es nicht an mythischen und
mystischen Deutungen dieses Werkes - Deutungen, die im
Augenblick ihres Scheiterns den Fehler bei Schikaneder und in
dem scheinbar systemlosen Mixtum religidser Vorstellungen zu
finden meinen. Denn, wo zwar Jjedes Werk ein Ganzes, erst die
Integration von sechs Werken das Vollkommene ist, dort wird
ein Betrachter und Horer, der sich mit der Ahnung des Ganzen
dem einzelnen opus naht, ein undeutbares Orakel vernehmen und
gezwungen sein, sich mit der bloBen Asthetik zu trdsten. Wer
sich mit diesem Trost begnigt, gibt den Willen der
gedanklichen Bemachtigung preis. Er 1aBt alle moralisch-
ideologische Spekulation fahren, um an dem Glick einer naiven
und vorbehaltlosen Rezeption teilzuhaben. Er 1lakRt um einer
Kunstwirklichkeit willen, die er zwar nicht versteht, aber
nichtsdestoweniger liebt, die Abstraktion fahren. In dieser
liebenden Hingabe erfahrt sich das partikulare Deutungs-
Verlangen von Welt und Geschichte, die Psychologie der
Schuldgefihle, je langer desto mehr als unangemessenes
Instrument zur Beurteilung eines Werkes, dessen Schopfer das
Ganze der Geschichte kraft seiner hoheren Natur weil und sagt.
Die Liebe zum Unverstandenen ist der Stachel in der
enttauschten Spekulation. Er zwingt das Denken zur simultanen
BewuBtheit des Ganzen, in welchem die Spekulation in der
durchsichtig strengsten Rationalitat sich erldst findet.

Die erotischen Phasen der Seinsvergessenheit * °

Am 16. Juli 1782 brachte die erste Auffihrung der Oper "Die
Entfihrung aus dem Serail" Mozart den vollstandigen Sieg lber
seine Gegner. Die Welle der Begeisterung als von etwas nie
Gehortem ging durch das musikalische Wien, erfalte das
Opernpublikum vieler deutscher Staddte und veranlalte keinen
Geringeren als Goethe, eigene Singspielplane aufzugeben. Aus
Italien schrieb er an seinen Komponisten Kaiser: "Alles unser
Bemiihen, uns im Einfachen und Beschrankten abzuschliellen, ging

4 Aus der sogen. "Seehamer-Fassung" (Anmerkg. d. Chr.)

> Bei den Vorarbeiten fiir Titus und Zauberfldte kam in Seeham erneut Goethes
Zauberflote II. Teil ins Gesprach. Deren veradnderte Deutung lieB den geschlossenen
Sinnzusammenhang der Goetheschen Faustdichtungen ahnen. Der dariiber in Seeham
beginnende Dialog ist die Ursache dafiir, daR die sogen. Seehamer-Uberarbeitung der
Gelsenkirchen-Fassung Bruchstiick blieb, das Utber "Cosi" abbricht

14



verloren, als Mozart auftrat. Die Entfihrung aus dem Serail
schlug alles nieder, und es ist auf dem Theater von unserem so
sorgsam gearbeiteten Stick niemals die Rede gewesen."

Damals ist mit der Gestalt des Bassa Selim eine Figur in das
Werk Mozarts eingegangen, auf deren Schicksal der Genius sich
eingeschworen hatte. Das Schicksal des an der Macht
scheiternden Patriarchen ist der Inhalt von Mozarts Opernwerk.
Die Figuren Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso,
Titus und Tamino sind, wenn nicht dem Namen, so doch der
psychologischen Realitat und Sukzession nach, Metamorphosen
einer einzigen Gestalt, Stadien eines einzigen Lebensweges.

Im 20. Auftritt der Oper "Die Entfihrung aus dem Serail" halt
die Handlung den Atem an: Selim, der Held der Oper, sieht sich
seiner Vergangenheit konfrontiert. Die Stadien des Bassa
Selimschen Lebensweges aktualisieren sich in der
Gleichzeitigkeit des Augenblickes. Belmonte und Konstanze sind
das Spiegelbild seiner eigenen Vergangenheit, die an der Macht
des Lostados scheiterte. In Selim, der sich in seiner
Vergangenheit haBt und liebt, beginnt sich die Macht des
Lostados zu reflektieren und zwingt zur Humanitat. Diese
Humanitat ist die punkthafte, unter Zwang erfolgende Besinnung
auf die Antinomien von Sentimentalitat und Barbarei.

Selim scheitert als junger spanischer Edelmann an einer
idealen, melos-seligen Liebe zu einer Geliebten, die er "hdher
als sein Leben schatzte". Er emigriert in die Tiurkei und halt
sich fir seinen Verlust schadlos in einem Serail, das als
Chiffre fiur sexuellen Machtgenul steht. Prosaisch und
sehnsuchtslos erfiillt sich das Patriarchat: Bassa Selim ist
ohne Gesang. Diese Doppelgesichtigkeit der Macht, die sich die
Endlichkeit ideal erotischer Anbetung mit einer
positivistischen Sinnlichkeit kompensiert, ist die Basis von
Mozarts reifem Opernwerk. Die punkthafte Schlichtung der
Antinomien Sentimentalitat und Barbarei, Eros und Sexus, in
der humanitdren Geste des Bassa verbirgt die Verzweiflung der
Isolation. Die an sich selbst enttaduschten Machtbezlige zur
Welt treiben das Ich in eine wertfreie, moralfreie Sphare. Was
Welt war, reiBt Verzweiflung in Erinnerung. Erinnerung geht
unter in musikalisch bewegter Gleichzeitigkeit.

Die Innerlichkeit der Verzweiflung, die sich Mozarts Dramatik
versagte, vollendet sich in der musikalisch-narziRtischen
Autonomie des Cherubino. Macht findet die Totalitat des Ich.
In ihrem musikalischen Anders-Sein ist sie von sich selber
fasziniert. Aber wahrend sie sich selber sucht, weil sie sich
verlor, wird sie von der Frau gefunden. Im Panmelos des
Cherubino, das sich vage schweifend in romantischer Alliebe
aubBert, 1ist die Macht in ihrem Anderssein ihrem hochsten

15



Objekt, der Frau, zurickverbunden. Cherubino, dem sich das
Versagen der diskursiven Sprache mit der positiven
Hilflosigkeit objektfreier Melos-Beseelung kompensiert, ist
der gereinigte Machtspiegel, darin sich die Frau selig
erkennt.

Seliges Erkennen verklart sich in die Bereitschaft zur
Hingabe. Sie zieht Cherubino aus seinem musikalischen Traum
zur Erkenntnis seiner erotischen Bestimmung und findet in
seiner Umarmung ihr Ziel: vergessen in die Fille ihrer Macht,
erwachen die Partner zurick ins selig blicklose "Ich bin". Was
Zelit nicht hat, das will Unendlichkeit: "Ich bin" - allein im
Rausch des Wechsels bleibt die Macht unendlich bei sich selber
stehn. Dieses Paradoxon lebt der Don Giovanni des Registers. -
Der Anspruch des erotischen Narzill Don Giovanni, der Anspruch
des Wechsels im Gleichen, bricht an Elviras Forderung nach
Dauer im Gleichen. Die Moral Elviras, die sich den GenuB
asthetischen Vergessens zu domestizieren sucht, provoziert,
was sie am meisten flurchtet: das Erwachen in der Isolation.
Der Altruismus einer illusionaren Liebeserlosung wird als
Maske des Egoismus entdeckt. Die Seligkeit des "Ich bin"
schlagt um in die Verzweiflung des "Ich bin". Wo Don Giovanni
an der Liebe verzweifelt, weil er an der Frau verzweifelt,
dort schafft er selbst der Vergangenheit Zutritt in den
gestorten Augenblick erotischen So-seins. Vergangenheit und
Augenblick, Moral und Asthetik, Komtur und Don Giovanni: die
Antinomien des mannlichen Machtstrebens durchdringen sich
wechselseitig und geben in der Verzweiflung ihr isoliertes So-
sein preis. Sie losen sich ab von der Frau, ihrem fraglos
plausiblen Mittelpunkt, und schlichten sich in eine Synthese,
die von der Prioritat nicht mehr des Handelns, sondern des
Denkens bestimmt ist.

Don Alfonso, intellektueller NarziBl, ist der legitime Erbe des
Don Giovannischen Welterlebens. Ihm, dem die vitalen
Machtbeziige versagen, bleibt einzig die Erkenntnis der Macht.
In die Erkenntnis, seiner Umwelt werde es nicht anders ergehen
als ihm selber, ist er verliebt. Indem er die Paare
Fiordiligi-Ferrando und Dorabella-Guiglielmo in einer
Blitzlektion zu ihrer eigenen Zukunft verfihrt, bestatigt er
sich die kollektive Glultigkeit seiner Vergangenheit und fihrt
seine Erkenntnis zum Triumph des "Cosl fan tutte". Wahrend er
die Frau in ihrer narziBtischen Blindheit demaskiert, wird ihm
seine Vergangenheit im verklarenden Schein ironischer Distanz
zU einer Quantité negligeable. Im Hochgefiithl seiner
bestatigten Erkenntnis ist er mit der Welt versohnt. In der
Versohnung bricht mit seiner psychologischen Macht sein
intellektueller NarziBmus: mit dem BewuBtsein, recht zu haben,

kann Alfonso ebensowenig weiterleben, wie einst Bassa Selim
16



mit seiner generds humanen Tat.

Im regierenden Uberblick Alfonsos 16st sich das Verhaftetsein
ins Labyrinth der Psychologie. Dem einsamen, von vitalem und
intellektuellem Machtbezug gereinigten Ich fallt das
Herrscheramt des Titus zu. Humaner NarziBmus 10st
intellektuellen NarziBmus ab. Titus, durch Erfahrung immun
gegen die Lockungen der Welt, durch lickenloses Durchschreiten
der Konventionen zu wissender Anschauung aufgestiegen, kann
seinem Volke Richter werden durch die leidende Aktion der
Verzeihung. Punkthafte Humanitas des Bassa Selim erfillt sich
in Permanenz. An der ruhig standhaltenden Gestalt des Titus
brechen sich die Reflexe des Willens zur Macht und schlagen
zurick in die Existenz ihrer Trager. Titus wehrt die
Versuchung ab, Erlosungsfetisch fiur sein Volk zu werden und
zwingt seine Umgebung zum Selbstsein.

Das gereinigte, narziRtische Selbst des Titus 10st sich ab vom
Volk, dem letzten Objekt seiner empirischen Ich-Erfahrung, und
sieht sich als Tamino den mythischen Inhalten seiner
Vergangenheit konfrontiert. Mythos des Alltags zeigt, was die
Alltags—-Konventionen verschleiern: feindlich steht das Reich
der Konigin der Nacht dem Reich des Sarastro gegeniiber. Beiden
Reichen steht Tamino pratentionslos offen. Was er in
vielfachem Scheitern verlor: Im Bildnis Paminas findet er das
Versprechen der Versdohnung, gewinnt er die Zuversicht, die
todliche, ausweglose Antinomie der Geschlechter zu idberwinden.
In Pamina findet der Prinz ein Madchen, das gleich ihm die
Perversion der Geschlechter zu einem regreBlosen Austrag
brachte. TIhre Genealogie fihrt von Konstanze Uber Grafin Alma-
viva, Donna Elvira zu Berenice. - Nichts kann die Vereinigung
des Paares nun herbeifithren als die vollstdndige Uberwindung
des vergangenen Prinzips. In stufenweiser Annaherung, immer
wieder vom Hereinwirken der Vergangenheit irritiert und
entzweit, findet sich das Paar, verwandelt sich ihm eine
starre Objektwirklichkeit zum mythisch heilen,
selbstlebendigen Medium der Liebe.

Erste Phase: Bassa Selim

Wer von der klischeehaften Vorstellung abweicht, Belmonte und

Konstanze seien die Hauptfiguren in Mozarts Oper "Die

Entfihrung aus dem Serail" und wer statt ihrer in Bassa Selim
17



den Helden des Stickes erkennt, dem verwandelt sich Mozarts
Singspiel mit einem Schlage zu einer Tragddie. Wahrend die
Liebenden Konstanze und Belmonte ihr Ziel erreichen, wahrend
gegen Jjede Wahrscheinlichkeit alle ihre Winsche sich erfillen
und wahrend ein Mann wie Osmin noch im HaB einen negativen
Trost zu finden vermag, bleibt in der Gestalt des Bassa Selim
ein trauriger Rest im allgemeinen Wohlbehagen. Das
Statuarische der auBeren Erscheinung des Bassa Selim lalRt auf
eine Dynamik des Inneren schlieBen: gebrochene vitale
Spontaneitat vermag sich nicht mehr in die Geborgenheit des
musikalischen Gestus zu ldsen. So sieht sich keine andere
Figur als die des Bassa Selim im ganzen Mozartschen Opernwerk
auf trockene Prosa gesetzt. Wo aber alles singt, wird der
Trager der Prosa zum pointierten Schwerpunkt des Geschehens.

Das Ende der Oper gibt AufschluR idber Bassa Selims
Vergangenheit und Uber die Ursachen seiner musikalischen
Stummheit. Als Osmin die Flucht der Liebespaare vereitelt und
sie dem erzirnten Bassa gegenlberstellt, fleht Belmonte um
Freilassung gegen L&segeld. Stolz nennt er seine Herkunft:

"Mein Name ist Lostados." Bassa Selim: "Was hdore ich, der
Kommandant von Oran, ist er Dir bekannt?" Belmonte: "Er ist
mein Vater." Selim: "Dein Vater? Welch glicklicher Tag, den

Sohn meines argsten Feindes in meiner Macht zu haben. Wisse,
Elender, Dein Vater, dieser Barbar, ist schuld, dal ich mein
Vaterland verlassen muRte; sein unbiegsamer Geist entrill mir
eine Geliebte, die ich hoher als mein Leben schatzte. Er
brachte mich um Ehrenstellen, Vermdégen, um alles. Kurz, er
vernichtete mein ganzes Gluck. Und dieses Mannes einzigen Sohn
habe ich nun in meiner Gewalt! Ware er an meiner Stelle, was,
wirde er tun?" Belmonte: "Mein Schicksal wiurde zu beklagen
sein.”" - Selim, einst spanischer Edelmann, verlor im Kampf
mannlichen Besitzstrebens eine Geliebte, die er "hdoher als
sein Leben schatzte". Die Idealitat des "Hoheren", die mit dem
Tod spekuliert, verbirgt in der pathetischen Opfergeste ihre
Schwache, verbirgt die narziBtische Sehnsucht zum Tode als der
Flucht vor dem Leben. Aber Gewalt ist ihrem sentimentalen
Anderssein iberlegen. In der Geliebten raubt Lostados Selim
die Fiulle des Vergessens. Sentimentalitat, Kind der
Brutalitat, unterliegt der Gewalt des Vaters und gibt die Male
der Verwandtschaft preis: ein Subjekt, dem die Wirklichkeit
den GenuB des pathetischen Selbstopfers versagt, fordert
Opfer; eine Selbstverschwendung, die ihr Ziel, die zum Objekt
degradierte Erlosungsgestalt verliert, zeigt ihr wahres und
eigentliches Gesicht: sie legt alles hohere Gefihl und alle
erhabene Schwarmerei ab und entbloBt ihren Machtkern. Dem
ersten Scheitern an den Antinomien der Macht, Brutalitat und
Sentimentalitat, antwortet die Macht mit der Ausbildung einer

18



O0ffentlichen Idylle des Verlorenen. Das Kollektive ist je
Kompensation des unbewaltigt Individuellen: im Harem feiert
die Macht ihren letzten Triumph und ruht vom Kampf ihrer
Antinomien. In der Statik idyllischer Gleichzeitigkeit, in
einer musealen Welt, wo nicht umsonst die Baukunst dominiert,
in diesem animalischen An-sich britet die Langeweile und
zerstort die Macht, von der sie selbst lebt. Das Vakuum zieht
das Vergessene an.

In Konstanze naht sich das Double von Selims spanischer
Geliebten. In ihr waren sich einst die Antinomien der Macht,
waren sich Selim, der spanische Edelmann, und Lostados,
Kommandant wvon Oran, waren sich Sentimentalitat und
Brutalitat, Melostrunkenheit und Befehl antipodisch verbunden.
Im Serail, in der Gleichzeitigkeit des Besitzes, vergiRt sich
die Macht. Selim, der in der abgelebten Sprache vitaler
Spontaneitat, der in der einaugigen Sprache von Melos und
Befehl scheiterte, entwickelt an Konstanze das gemessene
Pathos gehobener Prosa und spekuliert in der Distanz auf
Besitz. Wo sich die Spekulation um den errechneten Lohn der
Askese betrogen sieht, ist das BewuBtsein zur Preisgabe seiner
Inhalte gezwungen: Sentimentalitat und Gewalt, die Spielarten
vitaler Usurpation, enden in impotenter Rhetorik: Bitte und
Drohung, ohnmachtig gefangen ins isolierte Ich, erreichen ihr
Objekt nicht mehr. Dem vitalen Trick, im Harem die Antinomien
der Macht zu schlichten, folgt, wo Bitte und Drohung versagen,
in der List der intellektuelle Trick. "Mit Harte richt' ich
nichts aus, mit Bitten auch nicht. Also, was Drohen und Bitten
nicht vermdgen, das soll die List zuwege bringen." Wo in der
List die Spekulation in sich zu kreisen beginnt, ist sie, ein
letzter Versuch, das BewuBtsein vor der Nacht der Verzweiflung
zu retten, tot geboren. So bleibt sie auch in der Oper ein
blindes Motiv.

Bitte, Drohung und List, die dialektischen Schritte der
Impotenz, sind auf Konstanze hin entworfen und spiegeln,
Substrate einer vitalen Vergangenheit, die Illusion einer
moglichen Zukunft. Sie versinnlicht sich in der Wiederkunft
des Vergangenen. Die phantomhafte Spekulation von Bitte und
Drohung erscheint in realer Gestalt: Belmonte, Vitalist in
Machtfragen, und eigens zu diesem Zweck als Architekt
nominiert, schafft sich Uber die Bauleidenschaft des Bassa
Zutritt in sein Reich. Wo das Melos im patriarchalischen
Konkurrenzkampf sein hochstes Objekt bedroht sieht, wo die
Kraft der Verfihrung endet, spielt die Macht ihre Herkunft
gegen den Konkurrenten aus: "Mein Name ist Lostados." Die
Liebe, Bestatigtsein im Partikularen, Versprechen der Zukunft
als Regrel, schlagt um in HaB, wo sich das Partikulare zum

Ganzen der Vergangenheit komplettiert, wo im geliebten Kind
19



die Krankheit des Vaters sich spiegelt. In der Konstellation
Konstanze-Belmonte-Lostados vergegenstandlicht sich der
Mechanismus der Macht, vollstandiges Abbild der Herkunft
Selims, im gedrangten Augenblick. Die hermetische Spiegelwelt,
Statisterie der Vergangenheit, fordert Erkenntnis. Die
verzweifelte Ohnmacht des Verzichts ist das erste Stadium im
handelnden Vollzug der Erkenntnis. Die Notwendigkeit, den
Verzicht mit dem Pathos der Freiheit auszustatten, ist der
letzte Triumph und das Ende der vitalen Macht. Im triumphalen
Genul der Selbstiberwindung ist die Verzweiflung des
Scheiterns fir einen Augenblick kaschiert. Das Machtstreben
partizipiert bis zuletzt an den humanen Taten, daran es
zugrunde geht. Die Welt, der Selim sich entzieht, zollt einer
Humanitat, die sie lUbersteigt, den Tribut der Verehrung:
Verehrung erleichtert den Verzicht, macht ihn plausibel,
schafft aber keinen Lebensraum. "Bassa Selim lebe lang, Ehre
seli sein Eigentum" - im kollektiven Eigentum der Ehre, das
seine Janitscharen ihm zubringen, in diesem Reichtum geht das
Subjektsein zugrunde.

Selims kinftiges Scheitern ist in der Verklarung der Humanitat
verschleiert. Untergang und Wiedergeburt entziehen sich der
kiinstlerischen Darstellung. Erst die Psychologie des Monologue
intérieur, wie sie die Literatur des 20. Jahrhunderts
demonstriert, lehrt die inneren Bewegungen der Verzweiflung,
ihr Wachstum, den Selbstverzehr des autonomen Ich zu
rekonstruieren und erschlieBt die psychologische Logizitat der
Werkfolge. - Das Wunder, die Verjingung Selims in den
jugendlichen Cherubino, die Geburt des Phonix geschieht
realpsychologisch im Feuer einer Verzweiflung, das in Selim
mit der Erinnerung an die Macht auch die Ehre, auf sie
verzichtet zu haben, verzehrt. Selim liel Konstanze und
Belmonte laufen, weil er das Gericht der Vergangenheit, das
sich in ihnen verkorperte, nicht ertrug. Dieses Gericht
erwacht in den Heerscharen des Alltags: Selim bleibt in einer
Welt zurick, die ihm in tausend Brechungen die immer gleichen
Manipulationen der Macht reflektiert. Das BewuRtsein von der
Endlichkeit der Macht verwehrt den Schlaf des Animalischen, in
den sich die Antinomien der Macht vergessen. Das Einmalige,
GroRe, Subjektive erfahrt sich im Spiegel des groben
Alltagserlebens als das Paradigma des Kollektiven. In dieser
permanenten Erfahrung vollzieht sich die Desillusionierung
individueller Freiheit, mit der die Macht ihr Scheitern
ausstaffierte. Der antizipierende Denkzwang lockert den
Zugriff der Macht; die Sklaven der Macht stehen auf wider
ihren Abgott, wo dieser mit der Freiheit der Erkenntnis droht
und die Lust des Beherrschtwerdens, die
Verantwortungslosigkeit enttduscht. Aufstand, Revolution und

20



Anarchie, Kehrseite blinder Verehrung, sind Korrelat der
inneren, primaren Distanz des Herrschers. Herr und Knecht,
einer verstoBt den anderen in die Autonomie.

Die Aktion des Faustus columbus, die Vermessung der Welt als
die Summe von Objekten, ist abgeschlossen mit der Aufldsung
der Werte in der Gleichzeitigkeit, der Gleichgiltigkeit ihres
hermetischen Totalbesitzes. Punkthafte Emanzipation ist die
Antwort der Frau auf die erste Ermidung des Patriarchen. Ein
Patriarch, der die gleichgiltig, weil endlich gewordenen
Objekte beim weiblichen Partner abliefert, sieht sich von ihm
mit Gleichgiltigkeit, mit dem Zwang zur Askese bestraft. Wo
Weltobjekte als Werber versagen, wo das Vorzeigen der Leistung
nicht mehr imponiert, dort gibt der Mann die Distanz preis und
bringt sich, gekleidet in musikalische Sinnlichkeit, selbst
dem Partner dar. Gesammelt im Brennspiegel des sinnlich
gebrochenen Ich, in der bewegten Gleichzeitigkeit des Melos,
empfangt die Frau die Welt erneut als Geschenk. Unfahigkeit
des Mannes, Sentimentalitat und Macht, Freiheit und Zucht,
Sonntag und Werktag, Arbeit und Genul zu vereinen, spiegelt
die Labilitat der Frau: die spanische Geliebte genieBt den
erotisch-musikalischen Festtag mit Selim, um schlieRlich ihre
Sicherheit auf die Besitztumer und die aulere Macht eines
Lostados zu grinden. Selim, der scheiternde Patriarch,
antwortet auf den Verlust mit der genialen Schlaue, dem Coup,
im Harem eine Idylle des Weltganzen zu realisieren. Mit der
absoluten und legitimen Herrschaft iUber Welt und Frau hofft
der Patriarch, das Leiden an den Antinomien der Macht
endgliltig zu Uberwinden. Erst in der "objektivierten" Welt, wo
die Frau zum domestizierten Sexualobjekt o6ffentlich degradiert
ist, vollendet sich in nuce das Nivellement, die endgiltige
Auflosung der Werte. Vergeblich spannt sich die Langeweile auf
das Wiedererscheinen ihrer vitalen Vergangenheit. Thr bleibt
einzig, was sie nicht will: die Antinomie des Subjekts. Sind
die Antinomien der Macht, Melos und Befehl und ihre
Scheinsynthese abgelebt, dann betreibt die Existenz die
radikale Ausformung des latenten Wertzerfalles. Waren Melos
und Befehl bisher in der Plausibilitat der Frau vermittelt und
ineinander verkettet, war die Musik noch aus der Sprache der
Vater geboren, im Ungehorsam noch Tochter der Moral, so drangt
sie nun aus ihrer Bedingtheit zu ihrer duBersten und
schrankenlosen Vollendung.

Die Todesstunde der faustischen Existenz ist die Geburtsstunde
der orpheischen. Der Architekt und Moralist erwacht zum
Psychologen und Musiker. Musik als Architektur des tdnenden
Seelenraumes, als Exercitio arithmeticae occultum nescientis
se numerare animi ist zugleich Seismograph der Machtreflexe,

die er von der Frau empfangt und als Chiffre der Vergangenheit
21



treu verzeichnet. Wer sich wie Selim in der Verzweiflung
verlor, dem wird Musik zum Instrument, mit dem er als
Cherubino in der Welt sich selber sucht.

Die Verzweiflung des Bassa Selim und seine Verwandlung: daran
denkt ein Opernpublikum nicht, wahrend es die Illusion eines
Glickes mitgenielt und am happy-end des Paares Belmonte-
Konstanze das eigene resignierte Welterleben aufwertet.
Belmonte - frihlingshafter Uberschwang -: in ihm genieRt ein
altkluges Lacheln seine enttauschten jlinglingshaften
Hoffnungen: der Fatalist braucht zu seiner Verklarung eine
Liebe, an die er selber nicht mehr glaubt; der Nihilist
verdankt der Kunst sein "Glicksgefihl". In seinem asthetischen
Schlaraffenland werden Belmonte und Tamino zu Wechselfiguren.
Aufgang und Vollendung der Liebe, Belmonte und Tamino - einzig
im Vollzug ihres Werdens ein Versprechen der Zukunft - sind im
Elysium der Faulheit in die leblose Einfdrmigkeit des Gleichen
veruntreut. Diese nihilistische Illusion, die mit dem Glanz
der Vergangenheit sich von der Muhe des Werdens dispensiert,
16st sich auf an den verraterischen Anzeichen der Barbarei:
Belmonte, dem die Erfillung seiner Sehnsucht bevorsteht,
zweifelt an der Treue und Unberihrtheit seiner Geliebten.
Belmonte trumpft mit einem Vater, dessen Grausamkeit er kennt,
als Machtobjekt gegen Bassa Selim auf. Geld und Wirkung eines
groRen Namens sollen Leben und Liebe retten. Belmonte, der in
der Krise des Besitzstrebens seine Vergangenheit zu Hilfe
ruft, ist der Geliebten gegeniiber ganz musikalischer Gestus
der Werbung. Einer primar musikalischen Existenz, deren
Objektreichtum als Werber und Distanzmedium der Liebe
ertrunken ist in der Gleichzeitigkeit des Melos, flrchtet in
der Erfillung der Liebe die Ohnmacht der Ernichterung, den
Verlust der musikalischen Autonomie. Wo in der Musik die
aubBeren Distanzmedien, aufgeldst im Prozel der Annaherung,
sich verzehren, ist der Zweifel, das Substrat der verlorenen
Objekte, die letzte und nichtige Rettung vor der Erfiullung.
Dem Zweifel als nichtige Distanzierung antwortet das Fest der
Verzeihung, die Lust des Vergessens, die den Beginn der
Ernichterung einleitet. Im Bannkreis der Physis erkennen und
fliehen sich die Partner, bestatigt sich der Zweifel. Der
musikalische Eros, am Partner ausgebildet, beginnt sein
Gesetz, das Gesetz des Zweifels zu leben: er entgleitet seinem
Objekt und konkretisiert sich in erotischem Nomadentum. Der
weibliche Wille, von der mannlichen Macht in musikalischer
Vergegenwartigung entdeckt, umworben und besessen zu sein; der
Wille, der im Partner sich vergessen will, trifft sich selber.
Das Glick des Vergessens wird zum Unglick des Vergessenseins.
Das Schicksalsgesetz, das Belmonte und Konstanze das Glick der
Vereinigung gewahrte, erzwingt von Graf und Grafin Almaviva

22



mit der Desillusionierung das Eingestandnis der Endlichkeit
ihrer Liebe.

Zweite Phase: Cherubino

Die "Hochzeit des Figaro" erdffnet eine Welt, in der die
humane Geste Selims ihre ersten Wirkungen tat: Selim, der das
Gesetz der Konkurrenz, das Gesetz Auge um Auge aufldste und
dem Paar Belmonte und Konstanze die glickliche Vereinigung
gewahrte, leitet den Zerfall der patriarchalischen Wertwelt
ein, bereitet die Anarchie vor. Die ungewohnte Freiheit von
Konkurrenz, die Sicherheit des Gliuckes wird zum Unglick der
Langeweile und sucht ihr Vergessen, das ein Glick der grofRen
Liebe nicht mehr gewahrt, in der Unterhaltung des erotischen
Abenteuers. Eine Moral, die, vieldeutig kompliziert, den
Winschen des Subjekts gehorcht, vermittelt dem erotischen
Damon den Einbruch in die Gesellschaft. Wie einst Belmonte als
Architekt bei Selim, so dringt nun mit umgekehrten Vorzeichen
der Page in die Welt des Grafen Almaviva ein. Es ist die
Tragik der humanen Tat, daB sie die Erhaltung fremden Lebens
mit der eigenen Verzweiflung bezahlen muB. Doch jenseits wvon
Verzweiflung stiftet der Verzicht neuen Lebensraum: Selim
inkarniert als Cherubino in die Folgen seiner humanen Tat.

Die unbewulte Vertrautheit mit einer Umwelt, die Spiegel
seiner Vergangenheit ist, macht Cherubino zum heimlich
liebenswirdigen Revolutionar: was die Moral der Vater im
Imperativ der Treue, der vorgetduschten Authentizitdt von
Partnerschaft verhiillte, in Cherubino bricht die schrankenlose
Panerotik ungehemmt durch. Vergangenheit, Erinnerung und
Bindung an das Moralgesetz der Vater ist aufgeldst,
verschleiert in virtueller Musikalitat. Im Melos, im
begriffslosen Medium der Erinnerung, l1lost sich die starre
Hille errechneter Konvention: Musik ist Anti der Moral. Im
elementaren Vergessen des Anti gebiert sie erldsende Illusion
einer zweiten, vom Menschen neu geborenen, erotisch beseelten
Natur. Der Wille zur Macht iUberhoht sich, indem er die Fesseln
aubBerlich autoritarer Kategorien sprengt und ausschlieBlich
und unmittelbar den inneren Regungen seiner Spontaneitat
folgt. Cherubino und sein narziBRtisches Allbegehren lassen
sich nicht birgerlich fixieren, nicht funktionalisieren. Ihm,
der freiheitlichen Existenz, dem Uberzadhligen Glied der

23



Gesellschaft, gilt die hochste Aufmerksamkeit einer Welt, die
vom Mehltau der Determination befallen ist. Cherubino bezahlt
diese Freiheit mit einer Hilflosigkeit, die nichts ist als
konzentrierte Aufmerksamkeit auf den Logos des Geschlechts.
Die Huldigung seiner verfihrerischen Hilflosigkeit schenkt der
Frau die hochste Bestatigung, das BewubBtsein ihrer Prioritat,
die sie im Amte ihrer Herrschaft genieBt. Sie honoriert das
Geschenk mit einer auBeren Sicherheit, die sie fir Cherubino
bei der Macht und ihren widerstrebenden Reprasentanten
einkauft. Wer, weil er seine Vergangenheit verlor, im
musikalisch-bewegten Augenblick sich selber sucht, findet
weder sich noch die Welt. Er wird zur sinnlich verkOrperten
Frage. Ihr antwortet, um diese Frage nicht zu stdren, die Frau
mit verklartem Entzicken.

In der Schule der Frauen, an der Hierarchie Barbarina-Susanna-
Grafin, wachst die Musikalitat des Cherubino und vollendet
sich als sinnlich-verklarte Frage. In der atmospharischen
Vergegenwartigung seiner weiblichen Partner entfaltet sich das
erotisch-musikalische Selbstverstandnis Cherubinos. Es
erreicht seinen HoOhepunkt in der 5. Szene der Oper mit einem
Tausch von Imponderabilien. Ein Band vom Nachthaubchen der
Grafin, Symbol der Liebe, das Versprechen sinnlicher Lust, an
die hochste Gestalt in der weiblichen Hierarchie gebunden,
erweckt ihm seine Lebensfrage: "Sagt, holde Frauen, die ihr
sie kennt, sagt, ist es Liebe, was hier so brennt?" "Die
Kanzone..., die ich heute gedichtet, lies sie der Frau Grafin,
lies sie Dir selber, lies sie Barbarina, Marcellina, ja, lies
sie allen Frauen hier im SchloRl vor" - das ist in statu
nascendi der Daseinsentwurf des Don Giovanni. Solange auf die
Lebensfrage Cherubinos das sinnliche Echo ausbleibt, singt sie
sich, ehe sie mit sich selber von der Liebe redet, in
erotischer Allbeseelung aus:

Rede von Lieb' im Wachen, Rede von Lieb' in Traumen, Mit Echo,
Felsen, Baumen, Mit Winden und mit Wellen, Mit Blumen und mit
Quellen! Und all' die sibBen Klagen Tragen die Lifte fort. Und
mag mich niemand hoéren, Red' ich von Lieb' mit mir.

In der musikalisch distanzierten Vergegenwartigung der Frau
entwickelt Cherubino selbst die Zige des Hermaphroditen. Diese
Feminisierung des Mannes ist der zwangslaufige Versuch, alle
Antinomien der Welt in sich zu schlichten, alle Gegensatze im
Ich zu vereinen, um es vom Leiden an der Wirklichkeit zu
erldsen. In der hermaphroditischen Existenz sind die
Antinomien der Macht aufgeldst. Aber der vollendete NarziB,
will er nicht in unendlicher Schlafsucht wversinken, braucht
den Spiegel der Welt, darin er im Entzicken, das er der Frau
entlockt, sich selbst erblickt. Der NarziR gewahrt der Frau,

24



was ihr ein patriarchalisches Objektstreben versagen mubte:
die erfillte Erfahrung ihres narziRtischen Selbstseins. Beide,
Mann und Frau, erblicken ineinander das Gleiche: sich selber.

Sich selber im anderen zu erkennen, der Blick dieses
Entzickens erblindet in der Rihrung. Dem Melos Cherubinos, der
sein Ziel ahnt, strdomt die Trane nach. Der Gewahr des LOsens
wachst das schmerzliche Gerihrtsein der Grafin zu. Der
Ergriffene ergreift nicht: Rihrung ist vollkommen in der
Passion beider Partner. Den Bann der entfernten Nahe, den
zeitlosen Augenblick - diesen Zauberkreis durchbricht nur der
UberschuB der Reflexion; sie wird als Abschied geboren in der
gerihrten Passion beider Partner: die Grafin, selbst
schmerzlich bewegt, wie das Libretto vorschreibt, trocknet die
Tranen Cherubinos.

Was der Grafin aus innerer Nahe verwehrt ist, das okkupiert
Barbarina mit jener kurz angebundenen, scheinbaren Naivitat
eines ungerihrten Besitzwillens, der das Movens der Konvention
ist. Barbarinas despotischer Besitzwille, eindeutig kraft der
Fixierung des sinnlichen Objekts, wird vieldeutig, changiert,
wo der zZugriff des Willens sich lockert: Susanna, ihr
entzliickter Kommentar, die Dialektik von Distanz und
Provokation, ist der Werber Cherubinos. In der dritten Szene
des 2. Aktes arrangiert Susanna den ersten und eigentlichen
Kontakt zwischen Cherubino und der Frau. Sie arrangiert jenen
zeitlosen Augenblick des Entgleisens, jene symbolhafte
Begegnung, die in sich Abschied ist. Das innere Verhangnis,
die Nahe des Gleichen, die zum Abschied zwingt, zieht ihr
aubBeres Verhangnis an: der Graf, Reprasentant des Alltags,
Arrangeur eines mixtum compositum von "a&sthetischem
Schlendrian”" und moralischer Despotie, zwingt seine flichtigen
Partner ins Gesetz des Alltags zurick. Das Herrenrecht, mit
dessen Hilfe der Graf Sicherheit und Ausschweifung zu
verbinden und in dieser Synthese die Barbarei zur Permanenz zu
erklaren versucht, bildet die Lebensgrundlage Cherubinos: die
kompromiRlose, erotisch-asthetische Existenz stort die
Labilitat des Kompromisses; Cherubino gefahrdet ein grafliches
Daseinssystem: das Aquilibrium der Ordnung innerhalb der
Unordnung. In Cherubino ahnt der Graf seinen Meister. Er will
in der damonischen Unbedingtheit das geheime Leitbild seines
erotischen Willens nicht erkennen. Konkurrenz des Gleichen
stoBt sich ab. Der Graf, vom Sicherheitswahn gefesselt, halt
Cherubino, der ein sinnliches Leben vorbereitet, das der Graf
sich nur errechnet. Der Graf verfolgt, was ihn verfolgt. Der
Jager ist der Gejagte.

Ein Graf, der Cherubino mit Barbarina entdeckt und das Gesetz
seiner Macht, die Verschwiegenheit, in der Mitwisserschaft

25



gefahrdet sieht, antwortet auf die Ahnung seines Endes wie
jeder Diktator: mit Liquidation; Cherubino wird entlassen.
Sobald der Graf in der Szene mit Susanna unfreiwillig die
Mitwisserschaft Cherubinos bestatigt, wverkehrt sich sein
unmittelbarer Distanzierungs-Wille in mittelbaren;
unangemessene Bestatigung wird Trager der Distanz: Cherubino
wird Hauptmann. Die Sicherheit der graflichen
Liebeskonventionen soll mit der moralischen Barbarei des
Militars erkauft werden. Doch diesem Zwang zur Barbarei
entkommt, wer wie Cherubino nicht auf Sicherheit baut. An
Cherubino, dem scheinbar Willenlosen, der nur sich selber
sucht, bricht alle Macht, die auRer sich von sich Vergessen
sucht. Der Graf, den die riickhaltlos &dsthetische Existenz zur
Moral zwingt - der Libertin haRt, was ihn zum Reaktionar
macht. Was den Grafen aus seinem Selbstverstandnis vertreibt,
das bestatigt die Grafin: sie verteidigt in Cherubino den
Spiegel ihrer eigenen Seele, Fulle und GenuB ihrer
gegenwartigen Macht.

Cherubino, in allem gehorsam-gelehriger Schiiler der Frauen,
kann seine Bestimmung als Don Giovanni nicht aus sich selber
finden. Cherubinos NarziBmus fehlt der Impuls, aus der
asthetischen Traumsphdre in die Dimension des Sinnlichen
vorzustoBen; der Inkarnation des Astheten, dem Damon des Melos
fehlt wesenhaft der Logos der Vereinigung. Nur die Moral der
Frau, die sich ins asthetische Anderssein, in ihre Fille zu
erldsen und von der Blurde ihrer ewigen Beschrankungen zu
entlasten versucht, wirft ihr Verlangen nach dem NarziB und
macht ihn zu ihrem Objekt, verfihrt Cherubino zum Verfihrer
Don Giovanni. Grafin und Susanna, in ihrem moralischen
Besitzstreben gebunden an ihre erotischen Partner, sind
gehalten, der eingeborenen Sehnsucht der Moral nach
asthetischer Erfullung moralisch zu entsagen. Was der Moral
als ihre hochste Lust und Falle versagt ist: die erotische
Okkupation des NarziB, das muR sie verleugnen: langst weil der
Graf, daBl Cherubino kein Kind mehr ist. Das Kindsein
Cherubinos - mit dieser forcierten Moralreflexion, mit dieser
Lige, erkauft sich die Frau, wahrend sie auf Erfillung
verzichtet, die distanzierte Nahe des NarzilB.

Die Moral Barbarinas okkupiert, was die Moral der Grafin und
Susannas distanziert. Barbarina, bei der der Graf fir
Cherubino Werber war, die frei ist von moralischen Skrupeln,
frei von irritierender Bindung, wirft ihren moralischen
Besitzwillen auf Cherubino, jedoch die Erldsungssehnsucht
ihrer Moral erfillt sich zunachst ebensowenig wie Cherubinos
Allbegehren, das sich in der Grafin spiegelt. Erst in der
Gartenszene, dem Schwerpunkt der Oper, wird Cherubino von der

Gewalt der mannlichen Machtkonkurrenz aus der Sphare der
26



Grafin in die freien Arme Barbarinas getrieben. Cherubino, als
einzig Naiver Beweger und Schrecken einer korrupten
Gesellschaft, revanchiert sich beim Grafen fir die ihm
zugedachten Schlage, die Figaro abkriegt, mit einem KuB, der
einer als Susanna verkleideten Grafin zugedacht war - schlipft
bei Barbarina unter, um bei ihr nach dem Gesetz der
Liebesdialektik mehr zu finden, als er im Spiel mit der
verkleideten Grafin suchte. Auf der untersten Stufe der
welblichen Hierarchie trifft Cherubino auf ein Madchen, das
die Kommunikation nicht anders zu bestreiten weil als mit dem
innersten Kern der Konvention: Barbarina empfangt Cherubino,
um ihn als Don Giovanni aus ihren Armen zu entlassen. Don
Giovanni, der seine Laufbahn bei der Tochter des Gartners
beginnt, in Donna Elvira, der gescheiterten Grafin, seinen
Zenit erreicht, endet in der Affadre mit dem Bauernmadchen
Zerlina, der gescheiterten Barbarina, die, von der Asthetik
enttauscht, sich dem Besitzwillen Masettos unterwirft.

Die Geschichte der Hochzeit des Figaro, die Geschichte des
MiBtrauens aller gegen alle, das sich in den HaB aller gegen
alle steigert, um an seinem Hohepunkt in Verzeihung aller
gegen alle umzuschlagen, weckt das MiRtrauen an der
Versohnung, in der sich die Liebe zwischen Graf und Grafin
erneuert. Die aublere Katastrophe, die die Humanitat von
Belmonte und Konstanze abwendet, liefert die Partner der
Erfahrung und Selbstbegegnung aus. Das ZustoBen entlarvt sich
als Machen: drohte in der "Entfihrung" der Tod von aulen und
blieb angesichts dieser Bedrohung das Wesen der Partnerschaft
unentfaltet, so naht einer ungefahrdeten Liebe in der
"Hochzeit des Figaro" das Verhangnis von innen; sah sich in
der "Entfihrung" der Patriarch, der eigenen Vergangenheit
konfrontiert, zur Humanitat gezwungen, so geht dieser Zwang
nun auf die Frau uUber: der Grafin ist die Reproduktion der
Vergangenheit lieber als das Nichts - sie verzeiht.

Am Zwang zur aulBeren Trennung, an der Todesdrohung des Bassa
Selim vollendet sich in musikalischer Vergegenwartigung die
innigste Nahe der Partner Belmonte und Konstanze. Jubel der
Klage macht den drohenden Verlust vergessen. Rausch von
Passion und Opfer findet den Triumph seligen Entzluckens in der
Hoffnung auf die Erldsung im Tode. Die Liebe, die im Tod
Erldésung sucht, erfahrt, wo das Tristanschicksal versagt ist,
ihre Eigentlichkeit und Unerldstheit im Unglick des realen
Besitzes. Selims Drohung des "beklagenswerten Endes"
verwandelt sich zur ungewollten Prophetie des Schicksals. Mit
der Preisgabe des Paares aus der patriarchalischen Konkurrenz,
entlalBRt Selim die Gegner ins Gefangnis des Subjektseins, in
die geschichtlich bedingte Individualitat. Im Ziel, im Glick

der Distanzlosigkeit, in der schweigenden Unendlichkeit der
27



Vereinigung, ereignet sich die Entdeckung der auBersten
Einsamkeit. In der Bedingtheit der Nahe erst wird die
Getrenntheit erfahren, im Ziel die Ferne. Nichts erscheint
rettend aus der Stummheit, die die Luft zum Atmen verwehrt,
als die Flucht zurick in die Trennung, als der Wiedergewinn
der Distanz. Die Beklemmung und Totalitat des punkthaften
Todeserlebnisses wird in die dissoziierte Zeit, in die
Okonomie des Regresses aufgeldst.

Der Wille zur Flucht realisiert sich in der erotischen
Vielfalt innerhalb der Gesetzlichkeit, innerhalb des Systems
der Sicherheit. Die Spekulation mit dem Herrenrecht ist der
Versuch des Grafen, innerhalb des Gesetzes selbst Don Giovanni
zu spielen. Die Praxis des Grafen vermittelt die Welt des
Bassa Selim in nuancierter Abstufung der Welt des Don
Giovanni. Das grafliche Verhalten zum anderen Geschlecht halt
genau die Mitte an Reiz und Gefahren zwischen der polygamen
Langeweile des Bassa Selimschen Harems und der vogelfreien
Liebessphare Don Giovannis.

Erkaufte der kolumbische Patriarch mit der wachsenden Sammlung
der Weltobjekte den erotischen Gehorsam der Frau, waren ihm
Objekte Werber, Trager von Distanz und Begegnung, so geht im
Augenblick schrankenloser Machtentfaltung seine Sprache in den
Triumph ihrer Fille unter: wer die Welt tragt, singt sich in
schrankenlosem Subjektsein frei von ihrer Last. Der Sanger
wird zum eigenen Werber. Welt, die er verlor, weil er sie
gewann, 1ist nur im Partner wiederzufinden. An ihm steigt das
Melos des Sangers zur Trunkenheit auf. Der sprachlose Logos
der Vereinigung, sprachlos, weil Jjeder Zukunftsentwurf in den
Augenblick verzehrt ist, zersprengt die Illusion der Ewigkeit,
stirzt den Sanger in eine Welt, deren Zeit verstort ist, in
die Summation banaler Momente. Widerwillig, auf einer Welt
sich vorzufinden, der er entrickt zu sein glaubte, diese
Enttauschung treibt zur bewuBtlosen Rache am Partner. Mit
einer Episode, die das groBe Erleben im schlechten Augenblick
nachvollzieht, kauft sich das Bewultsein vom Entsetzen des
Endes los. Wahrend die Jagd in dem bekannten Jagdgrund zum
Sport, zum Zeitvertreib verkommt, wahrend an der Sicherheit
und Mihelosigkeit, an der Reproduktion des Gleichen der Logos
sich entspannt und gleichzeitig, als bloRes Instrument der
Objektfixierung gebraucht, den Subjekt-Objekt-Bezug
verabsolutiert, wird die Jagd nach der Frau zum neuen
erregenden Abenteuer, das die Sphare des moralfreien Melos
provoziert. In der episodaren Wiederholung des grolen
Augenblickes, in der positivistischen, adsthetischen Jagd im
Bekannten, setzt der akute Verschleil der Objekte ein - der
Ritus der Werbung, die Zeremonie, das Fest der Liebe

degeneriert und mit ihm Sprache und Melos. Hier bereitet sich
28



der GenuB des eigenen verlorenen Erlebens in der starkeren
fremden Existenz vor. In Don Giovanni genielt Leporello seine
vitale Vergangenheit als Graf Almaviva.

Wo die Frau das einzige, aber unverklarte Objekt des
patriarchalischen Besitzwillens ist, dort verbietet sich
dessen Reprasentation. Ein Graf, der die Frauen als erotische
Jagdtrophéden bei der Grafin nicht abliefern kann, sieht sich
um die Legitimation seines Mannestums gebracht. Der Graf
bezahlt sein Abenteuer mit der Sprachlosigkeit, die er der
Grafin gegeniber mit der Gewalttat der Eifersucht kompensiert.
Das Tabu, zu dem er sich verurteilt, zieht das Interesse der
Grafin an, zwingt die Grafin aus ihrer vornehmen Distanz zur
Aktion. Das Tabu wird zum unfreiwilligen, negativen Werber.
Die Entdeckung des Tabus als moralisches Druckmittel zur
Uberwindung der Distanz ist die Antwort der Frau auf das
schicksalhafte Distanzverlangen des Mannes. Mit ihrer
Entmoralisierung betreibt die Frau die Remoralisierung des
Mannes: die Aktion der Uberwindung der Distanz, die Aktion der
Luftung des Tabus zielt auf die Veranstaltung blinder
Verzeihung; von der Grafin mit der Emphase der Freiheit
ausgestattet, ist sie Gloriole des Tabus.

Die Rettung der Ehe rechtfertigt die Aktion der Intriganz als
moralische Tat. Wo der Mann, weil die Plausibilitat des einen
Partners versagt, panerotisch abschweift, dort gibt die
Grafin, um den Gatten hereinzulegen, um den einzig Schuldigen
zu entlarven, im Verwechslungsspiel mit ihrer Identitat
gleichzeitig ihren Adel preis. Anpassung ist die Methode der
Schuldigen. Mit der Uberfilhrung des Schuldigen inszeniert die
Grafin dem Grafen gleichzeitig die Moglichkeit, um Verzeihung
zUu bitten; sie diktiert ihm seine Rolle als Sunder. Sich
selbst bereitet sie den pathetischen GenuB der Freiheit im Akt
der Verzeihung. Die Moral der Grafin hat nur noch Macht uber
den Grafen im Echo der Gesellschaft. Wer, wie die Grafin, mit
dem Druck kollektiver Moral die auRerliche Reue des Sunders
erzwingt, verschleiert in der Verzeihung, daB der Verfihrer
der Verfihrte ist.

Das passive weibliche Besitzstreben, nachgebildet im
mannlichen Melos und Logos, erfullt sich im Verfall der
patriarchalischen Wertwelt. An der Verfihrung des Grafen,
Rickschlag auf die weibliche Statik, lange verborgenes
Realisat weiblicher Primarverfihrung, erstarrt die Verfihrerin
zum An-sich ihres eigenen Anti: sie entdeckt die Treue als
moralisch-ideologische Kategorie. Das innere Entsetzen treibt,
was sich schweigend verbarg, in die auBere Bewegung. Das An-
sich absoluter Treue legitimiert den totalen Besitzwillen. Er
gibt in der Identitatsaufgabe, in der Aktion der Intriganz,

29



sein inneres Gesetz den Blicken preis. Mit der Rettung des
verfihrten Verfihrers soll der Schrecken des Endes
aufgehalten, neue Zeit erschlichen werden. Erschreckt Uber ihr
eigenes Werk, reiRlt die Frau, was allein dem Patriarchen
vorbehalten war, die Zigel der Moral an sich.

Die Macht der Verfihrung triumphiert und vollendet sich in der
sentimentalen Blindheit der Versdhnung. Sobald der Quell der
Erinnerung versiegt, aus dem sich die Illusion der Versdhnung
rekreiert, sobald die Vergangenheit keine beseligenden
Erinnerungsbestande mehr zu geben vermag, steht eine gratiose
Vergebung, steht eine blinde Humanitat im Nichts der
Verzweiflung. Die Versohnung als kollektives Arrangement ist
eine Groteske des MiBverstandnisses: es 1lo6st sich, wo die
schmeichelnden Bilder der Vergangenheit verblassen, der
Schlich zur Versdhnung miBlingt, in seine Wahrheit auf: im
unverhiillten HaR treten die Partner schroff und unversohnlich
auseinander. Es bereiten sich die femininen und maskulinen
Kollektive vor, wie sie ausgepragt erst in "Cosl fan tutte"
und in der "Zauberflote" begegnen. Zu ihrem inneren Wesen
gehodrt die Uberwindung der Isolation in der gemeinsamen
Krankheit. Das BewuRtsein der gemeinsamen Krankheit schafft
eine letzte Karenz vor der Einsamkeit der Verzweiflung. In ihr
wird die Scham individueller Krankheit geboren. Sie hitllt sich
in ein Schweigen, das die Versohnung sucht.

So bluhet uns allen

Das herrliche Glick!

Alles, was an diesem Tage,
Uns verwirrte, uns betribte,
Alle Sorge, Angst und Plage
Loset nun der Liebe Band!

Auf denn, Ihr Freunde,

zum Feste, zum Balle,

Durch die Nacht der Jubel schalle!
Und beim Klange froher Lieder

LaRt uns gehn zum Hochzeitsschmaus!

Die Oper endet mit einer euphorischen Vereinigung, die die
allgemeine Verzweiflung kaschiert. Sie endet mit einem happy-
end, das mit Recht den verargert, der in der Immanenz des
dramatischen Tatbestandes vernarrt und weder den Durchbruch
mit Hilfe der Psychologie des musikalischen Ausdruckes noch in
der Fortsetzung des dramatischen Geschehens in Don Giovanni
suchen will. - Schon an der Hochzeitstafel wird sich die
Grafin fir ihre List mit der Entdeckung bestraft sehen, dab
der Liebreiz Susannas nicht aufgehort hat, den Grafen zu
betdbren, werden Figaro und Susanna erfahren, daB der Beginn
der Liebe leichter zu gewinnen ist als deren Dauer und

30



Vollendung. Wer, wie Cherubino, mit niemand streitet, kann an
einer Verzeihung als RegreR nicht teilnehmen: er wird als
erster die Fessel kollektiver Moral abwerfen und - von
Barbarina zum Abenteuer erweckt - Jjeder Frau, die in den Bann
seiner Anziehung kommt, den Lohn seiner bloBen Existenz
abfordern.

Dritte Phase: Don Giovanni

Bei Bassa Selim erfillt sich das mannliche Streben, die Welt
einschlieRlich der Frau seiner Vorherrschaft zu unterwerfen,
sie zu seinen Objekten zu machen, in einer statischen
Machtfille, durch die der Weg in die Zukunft, der Weg in die
Zeit versperrt ist. Die List versucht, ein altes, abgelebtes
Daseinsverstandnis festzuhalten. In der List altert das
kolumbische Weltverstandnis. Ihr antizipierendes Denken ist
das Eingestandnis der Endlichkeit der Welt. Die Aktionen der
List sind der Abgesang des verlorenen Abenteuers. In Lostados-
Konstanze-Belmonte baut sich Selims Vergangenheit vor ihm auf
und verlangt, durch den Akt der Humanitat zur individuellen
Tragik erldst zu werden. Die verendlichte Welt treibt das
Subjekt ins Entsetzen seiner Autonomie. Der Machtige wird zum
Gefangenen seines Besitzes. Die Preisgabe des Besitzes in der
Verzweiflung ist eine unbewulRte Tat der Befreiung.

Im Hingegebensein an das Schicksal, in der Erwartung einer von
keiner Spekulation gesicherten Zukunft, lockert sich die
Starre der Subjekt-Objekt-Beziehung. Mit der Geste des Ldsens
befreit sich das im Logos gefangene Melos. Die musikalisch-
autonome Existenz des Cherubino bewirkt mit der Beseelung der
Natur die Illusion der Subjekt-Objekt-Aufldsung, um
schlieRlich von ihrem hdochsten nicht mehr fixierbaren Objekt,
der Frau, magisch angezogen zu werden: das autonome Melos wird
zum Gefahrt, zum Diener des Eros. Im Melos vollzieht sich die
Katabasis: der Eroberung des geozentrischen, moralischen
Weltbildes folgt die Eroberung, der Aufbau des
anthropozentrischen Weltbildes. Dem Vermessen der Physis folgt
das Vermessen der Psyche, Der Patriarch, der aus der Fiulle der
geozentrischen Welt in die anthropozentrische, in die
Psychologie scheitert, genielt im Melos die Illusion einer
Unendlichkeit, die freilich die Domane der Psychologie
ebensowenig zu vergeben hat wie die offensichtlich gewordene

31



Endlichkeit der Welt der Objekte. Der Logos und seine Objekte,
die als Werber fungieren, verstellten den Blick auf die Frau,
hochstes Objekt des Patriarchen, schiitzten vor dem Wahnsinn
der unvermittelten Subjekt-Objekt-Beziehung. Wahrend mit
aufsteigender Musikalisierung die Nahe der Partner wachst,
wahrend Subjekt, in musikalischer Vermittlung, in groRter
Unmittelbarkeit bei Subjekt steht, vermindern sich die
Erkenntnismittel. Das Melos fihrt den Patriarchen in die
Verzweiflung an der inneren Stummheit der anthropozentrischen
Welt.

In der Naivitat vollstandiger Melosbeseelung, vollstandigen
musikalisch ins Ich gebandigten Gefihls, in dieser auf die
Frau bezogenen dunklen, unbewulten Rechenibung, ist das
kinftige Schicksal eines Don Alfonso, ist das Schicksal
philosophischer Intellektualitat latent angelegt. Cherubino,
aus sich selber unfahig zum Akt der Verfihrung, erfahrt in
"Figaros Hochzeit" das Gesetz seines Handelns. Die weibliche
Moral, aus dem Besitzwillen dirigiert, vom NarziB zur
aubBersten Aktion provoziert, wird zum Verfihrer. Der verfihrte
Cherubino genielt als Don Giovanni stellvertretend im Besitz
der Frau seine vergessene Vergangenheit, seine kolumbische
Summe. Von dem Schweigen der Frau sanktioniert, genieBt Don
Giovanni aus seiner musikalisch-asthetischen Sphare
konkurrenzlos, was seine mannlichen Vorfahren mit dem Ballast
von Objekten mihsam umwerben und erwerben: die Gunst der Frau.
Don Giovanni, der erotische Genius, affiziert sich an einer
Frauengestalt und stellt sich automatisch auf volle
Vergegenwartigung ein. Wo die Psychologie der
Vergegenwartigung mit der Verfihrung ihren Abschlul findet,
lauert die Vergangenheit, droht die Verzweiflung. Jeder
Kontakt mit der Frau ist punkthafte Berthrung mit der eigenen
Vergangenheit, ungewuBt abstoBendes Erlebnis des Todes. Wer,
wie Don Giovanni, das vollendete Anti zur eigenen
Vergangenheit verkoOrpert, im Anti die Vergangenheit vergessen
macht, den treibt aus jeder Umarmung das memento mori zur
Flucht. Das im Anti Vergessene treibt ihn, die blrgerlich
moralische Daseinssphare herrscherlich zu uberfliegen,
verwegen uUber dem Abgrund der Verzweiflung zu tanzen und seine
Beute im Fluge zu fangen. Er darf Objekte als Werber
verachten, weil er, in musikalischer Autonomie selbst sein
eigener Werber, den spontanen und unreflektierten Besitzwillen
der Frau provoziert. In Don Giovanni ist die Macht der
Vergangenheit, ist das Unnatirliche, Spekulative, nach
Unendlichkeit strebende, statische Besitzverlangen Natur
geworden. Vollendete Unnatirlichkeit gibt sich nattirlich, in
dieser Naturlichkeit spiegelt sich selig die Frau. Sie bezahlt
fir das Geschenk der Selbsterfahrung, verklarende Erldsung aus

32



den Fesseln der Moral, mit einem Schweigen, das die Flucht Don
Giovannis deckt.

Nichts ist irriger als der Glaube, Don Giovanni meine es nicht
ernst mit der Frau, er treibe Spott mit ihr, halte sie fir
betrogen. Als reinste Wahrheit muB man nehmen, was er
Leporello auf die verzweifelt vorgetragene Bitte antwortet, er
moge doch von den Weibern lassen: "Die Weiber lassen,
Dummkopf, die Weiber lassen? So wisse, daBl sie mir ndétig sind,
wie das Brot, das ich esse, wie die Luft, die ich atme." "Und
dennoch strebt Ihr,sie alle zu betrigen?" "Aus reiner Liebe,
wer nur einer getreu ist, begeht ein Unrecht an den anderen.
In meinem liebebediirftigen Herzen ist Raum genug fir alle; und
nur die Frauen, die das nicht begreifen, erklaren diese Liebe
fir Betrug." Die Seinsvergessenheit als erotische Naivitat
vermag aus sich selbst keinen anderen Willen auszubilden als
den, der in der Ordnung des Daseins selber liegt: so zielt sie
mehr und anders, als es ein willentliches Zielen vermag, frei
von gedanklicher, ideologisch-moralischer Irritation und
Tarnung, auf das Zentrum, auf den Kern des geschichtlichen
Logos, auf den Logos des Geschlechts. Don Giovanni,
Inkarnation des Paneros, ist Entwurf einer zweiten Natur. Der
Ernst der Natur, Sprache als Tat, kennt nicht die Reflexion,
kennt weder Spott noch Betrug. So wissen die Frauen recht gut,
warum sie sich Don Giovanni hingeben. Denn Don Giovanni ist
reiner als ein Ehemann, dessen Liebe um des Gedankens Blasse
gebrochen ist. Freiwillig schenken sie Don Giovanni, was sie
ihren Ehemannern schulden, weil sie es ihnen im Tausch gegen
Sicherheiten aller Art verkauften. Der jugendliche Don
Giovanni, wie i1ihn das Register des Leporello aufbewahrt,
findet die Gegenliebe der Frau unter Ausschlul jedes
Tauschangebotes, jeder Sicherheit, unter Verzicht auf alle
vermittelnden Objekte, allein kraft seiner Existenz. Die Natur
seiner Existenz ist der Frau die maximale Analogie ihres
eigenen Wesens, 1m Widerschein mannlicher Verkdrperung hdochste
Plausibilitat. Kraft dieser Natur ist es der Frau unmoglich,
die Umarmung Don Giovannis moralisch zu reflektieren. Aus der
Liebe des Heros und dem weiblichen Hingegebensein empfangt der
Alltag erst seine Weihe. Weihe begrenzt das Geweihte: die
Frau, aus den Armen Don Giovannis entlassen, beginnt den
Alltag in seinem wahren Wesen, in seiner Endlichkeit zu
erkennen. Aus ihrer Begrenztheit, aus der dumpfen Gleichzeit
des alltaglichen Geschafts, flieht die Frau in die Erinnerung
eines Liebeserlebnisses, darin sie ihres narziBRtischen Selbst
inne wurde. Auf diesem Altar der Erinnerung wird Don Giovanni
als einem Erloser geopfert. Die Erfahrung des weiblichen
Selbstseins, wie sie eine Umarmung Don Giovannis stiftet, ist
nicht mehr auszuldschen. Die Frau, in den Armen Don Giovannis

33



zu sich selbst entzickt, wird friher oder spater dem von Don
Giovanni gestifteten Bild ihrer Idealitat den Alltag opfern.
Wahrend sie dieses Bild als Forderung an ihre Alltagswelt
anlegt und ihn danach vermiBt, wahrend sie aus der Erfahrung
mit Don Giovanni einen Widerstand lernt gegen den
patriarchalischen KompromiR, beschleunigt sie unbewult das
Ende des historischen Prozesses. Don Giovanni bewirkt
selbsttatig die Emanzipation der Frau. Er gibt seiner Welt,
ohne von der ethischen Wirkung seines Lebens zu wissen, das
Verlangen zum Ende ein. Das Leben Don Giovannis ist ein
einziger, zur Natur gewordener Aufruf an die Frau, sich einer
primaren Verfihrungsreflexion zu besinnen und aus ihren
Folgen: einem geschichtlichen Schlaf, dem statischen Genul
ihrer Macht, aufzuwachen. Don Giovannis Handeln bewirkt, daB
sich die Geschlechter, eines vom anderen briuskiert,
unverstanden und verachtet in eine Isolation zurickziehen, die
zur Grundlage und Voraussetzung wird fir die Erkenntnis der
Heillosigkeit der Situation. Von dieser Heillosigkeit ist Don
Giovanni nicht deswegen ausgenommen, weil er durch sein
Verhalten ihre Erkenntnis provoziert.

Die Todesangst ist der Motor der Existenz Don Giovannis. Das
unbewulBte Wissen, daB im Logos des Geschlechtes die Krankheit
der Welt sich verbirgt, zwingt Don Giovanni, deren Zentrum in
der Frau zu umkreisen. Seine nomadische Existenz ist Einspruch
wider den Tod, der Versuch, die Relativitatstheorie
existentiell zu realisieren. Don Giovanni hat in seinem Herzen
nicht nur Raum fir alle: er braucht die Frau in ihrer
kollektiven Mannigfaltigkeit, um der Erfahrung der Endlichkeit
zu entfliehen. Fliegend eilt er dem Tod voraus, bis er, am
Zenit von Elvira angehalten, mit dem Niedergang seiner
Vitalitat von der objektiven physischen Zeit eingeholt wird.

Nach einer faustischen Wanderung iUber die Landschaft der
weiblichen Seele findet Don Giovanni in die spanische Heimat
zurlick und erreicht in Donna Elvira den Hohepunkt und Abschlul
seiner erotischen Laufbahn. An ihr, die ihm als Grafin seine
Laufbahn eroffnete, erfillt sich und bricht seine asthetische
Autonomie. Donna Elvira - letzter Name in Leporellos Register
- 1ist die einzige Frau in der Oper ohne mannlichen Schutz,
ohne mannlichen Partner. Ihre Isolation ist die Frucht einer
verzweifelten Ehe mit dem Grafen Almaviva. In Donna Elvira
findet Don Giovanni das Gesetz seiner Herkunft. Am
ebenbiirtigen Partner beginnt sich sein Schicksal zu erfillen.
Jeder erkennt sich im Spiegel des Partners in der Fille seines
Selbst. In der Umarmung zwischen Elvira und Don Giovanni
bleibt kein Wesensrest unerfillt. "Solche Lust will Ewigkeit".
Das Eheversprechen, welches Don Giovanni einer Elvira gibt,

ist keine Lige um des Besitzes willen, ist kein Betrug: es
34



liegt in der Natur ihrer Vereinigung. Die punkthafte Lust am
MiRbrauch des Partners als Objekt, an dem wechselseitig sich
der Wille zur Macht potenziert, verkehrt sich zur Bestatigung,
zur Erkenntnis des beidseitigen Verrates: was sich mit dem
Feuer der Gleichheit liebt, stoBRt sich in die Kalte eisiger
Gleichgiltigkeit zurilck. Die Illusion der Erldsung vom Ich im
Objekt von Welt oder Partner erlischt. Elvira, schon
emanzipiert, kann ein Selbstsein, das ihr Don Giovanni
erweckt, an keinem Partner als dessen Ubermdchtigung genielen.
Mit Don Giovanni verliert sie den bestatigenden Weltbezug. Der
Erldser wird als Verrater erkannt. Die letzte Aktion der
Macht, die Befreiung vom Entsetzen der Ohnmacht, ist die
Preisgabe des Tabus. Elvira entzieht Don Giovanni den Schutz
des Schweigens. Sie antwortet dem Verrater mit Verrat. Das
Tabu, das die Frauen als Unterpfand ihrer Macht hiiten,
entdeckt Elvira als moralisches Druckmittel. "Entsag der
Sinde" - das ist der Befehl der stagnierenden Existenz. Was
der Grafin beim Grafen gelang, bleibt Elvira bei Don Giovanni,
ihrem Schiler, der in der Meisterung des Lehrers selber
umkommt, versagt. Die mannliche Verfihrung des Don Giovanni
ist dialektische Antwort auf die primare Verfihrung durch die
Frau. Die weibliche Urverfihrung bildet an ihrer Endlichkeit
das mannliche Gegengift aus. Dieses Gesetz ist in dem Paar
Donna Elvira und Don Giovanni exemplarisch verkodrpert und
gelebt. Erst in der verordneten Trennung, im einsamen
Selbstsein der Geschlechter, gelingt die heilsame,
durchgangige Rekapitulation der historischen Wirklichkeit.

An diesem Erleben bricht das Selbstverstandnis Don Giovannis.
Die erotische Vergangenheit, die sich in der Gegenwart als
endlich erftllt, spielt Don Giovanni im Register des
Leporello, selbst literarisches Zeugnis der Endlichkeit, gegen
die im Augenblick andrangende Vergangenheit, gegen den Zwang
zur Reflexion, in Elvira verkdrpert, mit moralischer Absicht
aus. Seine 1ns Register gesammelte erotische Vergangenheit
wird ihm zum moralischen Instrument, das die Vergangenheit
bannen soll. Wer den Augenblick leugnet, wer sich selbst
zitiert, ist gezwungen, mit seiner Vitalitat seine
Individualitat preiszugeben. Dies ist das Schicksal des Helden
Don Giovanni in der Oper.

Sieht man ab von dem antichissima canzon, zu dem die
Uberlebenden der Oper sich im Sextett der SchluBmoral
vereinen, dann ist es allein Leporello, der die Oper sowohl
eroffnet als endet. Er, paradigmatische Existenz des Burgers,
bereitet die Erscheinung des Helden vor und singt ihr
schreckliches Ende.

Leporello "will selbst den Herren machen, will nicht langer

35



Diener sein". GroRsprecherisch spottet er seiner eigenen
Existenz. Die Illusion eigenen Herrentums, am Herren
entziindet, erlischt mit dem Ende des Herren. "Einen neuen
Herrn zu suchen, will ich jetzt ins Wirtshaus gehn." Das sind
die letzten Worte Leporellos in der Oper. - Leporello ist der
ewig Unentschiedene. Er lebt in der Illusion eigener
Vitalitat, die sich an der herrscherlich vitalen Existenz
entzlindet. Jede enttauschte partielle Illusion, selbst Herr zu
sein, laBt ihn in zweifelslichtige Unentschiedenheit fallen. In
der Unentschiedenheit, im Zittern der Furcht, steht er unfrei,
ganz bei sich selbst. Das antinomische Fragenpaar, "soll ich
bleiben, soll ich fliehn" ist die Rhetorik der Unfreiheit. Sie
ist auf nichts bezogen als auf die "GewiBheit" der sinnlichen
Existenz. Die Rhetorik der Flucht aus dem Dienst 1laRt er sich
mit vier Dublonen bezahlen. Leporello, Diener aus innerer
Unfreiheit, genielBt das Leben seines Herrn mit, ohne es
mitzuleiden. Der GenuBl der Sicherheit ist mit der blinden
Dienstbarkeit erkauft. Der Faule, der sich hinter fremder
Verantwortung versteckt, entdeckt die Arbeit als An-sich.

Freiheit von der Arbeit zu erlangen, ist die Ursehnsucht aller
patriarchalischen Macht. Wahrend der Patriarch mit
Weltobjekten sich sattigt, nahert er sich seinem hoéchsten
Objekt, dem Mysterium der Macht: der Frau. Belmonte und
Octavio, die in der "einzigen Geliebten" das Mysterium der
Macht anbeten und in dieser Anbetung das Ziel aller ihrer
Anstrengungen glauben gefunden zu haben, bekampfen in Don
Giovanni, dem die Frau nur noch kollektiv plausibel ist, die
konsequente asthetische Vollendung ihrer eigenen Moral,
bekampfen die Entwertung der Frau als letztes Siel, als Ruhe,
als Lohn der Arbeit: Bekampfen in der Desillusionierung ihres
Erldsungsstrebens ihre eigene Zukunft. Ihr Schmachten umnebelt
den Blick. TIhn klart der Tod der Erfillung zu asthetisch
erotischer Sachlichkeit, zum groBen Stil Don Giovannis. Beide,
das erotische Schmachten der Belmontes und Octavios wie der
groRe, objektiv-erotische Stil Don Giovannis, lassen, in
euphorischer Agonie das Zentrum ihrer Macht umkreisend, ihre
realen Lebensgrundlagen zurick. Wer im Zentrum des
patriarchalischen Geschafts anlangt, ist zur Arbeit unfahig.
Thm springt die Neugier zur Seite und arbeitet fir das
Schauspiel der Katastrophe. Leporellos Aufgabe erschépft sich
jedoch nicht als Arrangeur der sinnlichen Notdurft Don
Giovannis. Die Gier, alles zu haben, ohne es jemals zu
verlieren, aulBert sich in der Neugier. Die Neugier ergreift
alles, ohne es zu begreifen. So sieht sich Leporello selbst
begriffen als das schlechthinnige Objekt seiner Umwelt, als
die Dienerfigur, ohne doch selbst von diesem Begriffensein
ergriffen zu werden. Das Sicherungsstreben Leporellos sucht

36



die patriarchalischen Antinomien Moral und Asthetik in der
Entscheidungslosigkeit zu schlichten. Don Giovanni und Komtur,
beide gehen aneinander zugrunde, um sich in eins zu
schlichten; beide entscheiden sich damit fir ihre Endlichkeit.
Leporello will den unendlichen GenuB patriarchalischer Macht;
unendlich will er genieBen den Untergang der Asthetik im
Triumph und Pathos der Moral, den Untergang der Moral in der
Lust asthetischen Vergessens. Weil er alles will, muBl er alles
verlieren. So sieht und hort Leporello alles, nimmt an allem
Geschehen teil, aber begreift nichts. Komtur und Don Giovanni:
ihr statisches Ja und Nein durchzittert seine Existenz.
Leporello, blinde Vermittlungsinstanz zwischen zweil
Ausfaltungen der Macht, deren keine sich in der anderen als
sie selber erkennen will, ist die schlechthin furchtsame
Existenz, die der Wind des Augenblicks in seine Richtung
biegt.

In dieser Furcht erkennt sich Don Giovanni als der Herr. Am
Spektakel der Furcht Leporellos, in der Verachtung gewinnt Don
Giovanni den Mut zu einer Freiheit, die erst die Dimension der
Angst eroffnet. In ihr zerreilt die Spannung der Pole, in ihr
versinkt die antinomische Wertwelt. Wo im Finale des zweiten
Aktes Komtur und Don Giovanni in ihrer metaphysischen
Seinsmachtigkeit und isolierten antinomischen Ohnmacht
auftreten, flirchtet mit Recht Leporello um sein Leben, bringt
seinen letzten Besitz, seinen Korper, unter einem Tisch in
Sicherheit und verlalt, wo nichts mehr zu vermitteln ist,
seinen Mittlerposten. Vor seinen Augen spielt sich die
Endlichkeit dessen ab, wovon er lebt. In seinem Schrei 10st
sich die Starre der Furcht, um auf der anderen Seite des
dramatischen Geschehens aus der Nacht des Vergessens mit einer
Neuigkeit zu erwachen. Seine Kleinheit und seinen Rickzug in
die bloR physische Vergewisserung angesichts des
metaphysischen Ereignisses, kompensiert er mit der grofRen
Geste, die sich das Verstandnis des metaphysischen Geschehens
anmalt.

Das Register ist zwangslaufiger Ausflul der furchtsamen
Existenz. Wer nur aus zweiter Hand erlebt, und wer deshalb von
Augenblick zu Augenblick mit dem Verlust des Erlebten rechnet,
der muB nach Moglichkeiten suchen, dem Flichtigen Dauer, dem
Flichtigen Denkmal zu schaffen. Don Giovannis Lebensentwurf
ist nicht durch die fiktive Reflexion des Endes gebrochen.
Leporello lebt diesen Lebensentwurf nicht in seinem
dynamischen Schwung, sondern von objekthafter Episode zu
objekthafter Episode mit. Weil er nur in Atomen genieBt, was
sich dem Heros zum Kosmos von Erleben gestaltet, tragt er aus
dem Gefihl des Mangels das einzelne Abenteuer zur auBerlichen

Summe zusammen; was ihm als Erleben nicht gehort, weil er es
37



nur nachzuschmecken vermag, macht er sich in der Buchhaltung
des Abenteuers zu einer additiven Gleichzeitigkeit verfigbar.
Die schwarz auf weiRe Sicherheit, in der die Armseligkeit
ihren traurigen GenuR sucht, der sich aus kleinsten Moral- und
Asthetik-Ausschlidgen konstituiert, trachtet nach einer
Unendlichkeit, tUber der der GenieBer in unruhigen Dauerschlaf
versinkt. In der Chronik will der Blrger seinen Helden
uberleben.

Wo sein Ende droht, ist selbst Don Giovanni gezwungen, sich
der Technik des Fetischs zu bedienen. Er bedient sich des
Registers seiner unmoralischen Vergangenheit als Distanzmedium
gegen Elvira. Wo, in der Begegnung mit Elvira, sein
asthetisches Daseinsverstandnis gebrochen ist, bricht er es
selbst: er begeht seinen ersten Realregrel, opfert und
durchbricht mit der negativen Reflexion der burgerlichen Moral
selbst sein verlorenes Prinzip. Don Giovanni macht mit dem
Register, was der BlUrger im antichissima canzon mit dem Leben
Don Giovannis tut: er halt sich die Selbstbegegnung, das
BewuRtsein des Endes vom Leib. Das Denkmal der Vergangenheit
wird zum Tabu des Endes. Don Giovanni zerbricht in der
Begegnung mit Donna Elvira, was ihm als Kosmos seines Erlebens
vital gebunden war, in die Summation der Episoden. Er greift
nach dem Werk des Birgers, nicht, um sich sentimental darin zu
bespiegeln, sondern um mit dessen Hilfe sich der aufgelaufenen
und das Urteil des Endes sprechenden Vergangenheit zu
entledigen. Aber das Rezept, sich mit der eigenen Unmoral von
der Moral als Forderung zu distanzieren, verfangt nicht bei
Donna Elvira. Sie ist nicht Episode, sondern Schicksal und
Ziel.

In der Begegnung Don Giovanni - Elvira vollendet sich
paradigmatisch das Objektstreben der Geschlechter. Wo in der
Begegnung alle Distanzierungsmedien im Partner aufgehoben und
verbraucht sind, ist die Treue naturhaftes Ereignis des ewigen
Augenblickes. Das Treueversprechen Don Giovannis, das in der
Ehe lebt und atmet, ist totgeboren in einer anthropomorphen
Welt, deren Ziel und Plausibilitat sich erschopft in der
Uberwindung aller Distanz, in der Uberwindung der Subjekt-
Objekt-Trennung. Im Tristan-Schicksal ist die Erfillung das
Ende. Der ewige Augenblick der Seligkeit erstarrt zum
Entsetzen des Todes, der ohnmachtigen Erfahrung
schlechthinniger Ziellosigkeit. Zukunft ist hermetisch
geschlossen. Gliuck verwandelt sich in HaB; die Partner stoBen
sich ab. Der Dekor der Ideologie, die Mannigfaltigkeit des
Ausdruckes zerfadllt: hinter der Moral, hinter der Asthetik
wird unverhtllt das bewegende Prinzip sichtbar: die amorphe
Brutalitat des Willens zur Macht. Was der Wille zur Macht

aufbaute, reilt er nieder: aus der Illusion der Erldsung, aus
38



dem Vergessen erwachen die Liebenden, erkennen sich als
Verrater und Wahnsinnige. Jeder behauptet, er besitze die
Wahrheit, der andere sei schuld. Don Giovanni und Donna
Elvira, wechselseitig beweisen sie sich in der Oper die Luge
ihrer Wertwelt. Elvira betreibt die bedingungslose Enthillung
der Tabus, entlarvt die Korruption der asthetischen Welt. Don
Giovanni sprengt durch fortschreitende Identitatsaufgabe mit
der Moral die Illusion der Partnerschaft.

Wo das Stichwort Ehe fallt, sein Inhalt aber vertan ist,
verwandelt sich der dsthetische Heros zum Génie fatal. Die
Diskrepanz zwischen Sprache und Tat, einem Don Giovanni
ungewohnt und seiner unwirdig, laRt das Stichwort Ehe zum
FremdkOorper in seinem asthetischen Daseinsverstandnis werden.
Um diese negative Prioritat des Logos beginnt sein asthetisch-
musikalischer Wille zu kreisen. Was er nicht vermag, das kann
es nicht geben. Das Unvermdgen, das Wort Ehe in seinem Inhalt
zUu realisieren, ist die Negation seiner selbst. Den
Fremdkorper, das Wort Ehe aus seinem Bewulltsein auszuscheiden
oder ihn aufzuldsen, den Keim des schlechten Gewissens, der
ihn in Frage stellt, zu tdoten: mit diesem Lebenswillen treibt
sich Don Giovanni dem Tod der Verzweiflung in die Arme.

In den ersten drei Auftritten der Oper wird Vergangenheit
zitiert: die Konstellation ist spiegelbildlich. Lostados, die
spanische Geliebte, Selim als spanischer Liebhaber - Lostados,
Konstanze, Belmonte - diese Dreierkonstellationen sind
verkdrpert in Komtur, Donna Anna und Don Octavio. Der erste
Regrell in die Vergangenheit ist Aktion der Desillusionierung,
ist der Beweis, daR es Treue nicht gibt. Don Giovanni
identifiziert sich mit dem, der ihm am ndchsten steht: mit
Octavio. Inkognito dringt er bei Donna Anna ein und macht sich
Octavios Treueversprechen zunutze, um es freilich sekundar mit
Don Giovannesker GroBe aus zustatten. An dieser "Ausstattung",
in der er sich sofort vergiBt, wo der Betrug gelingt, muB er
sich Donna Anna verraten: um des Verrates willen, verrat sich
Don Giovanni, wirft die Maske der Moral von sich und zeigt
sich als der, der er ist: der Heros im Schrecken seiner
Autonomie. Im Augenblick der Entdeckung erfahrt sich Donna
Anna, haltlos umschlossen und preisgegeben von beiden
Machtprinzipien. Die feindlichen antinomen Werte, gleichzeitig
in den Augenblick gebannt, stolRen sich ab, heben sich auf. Im
Augenblick des Entsetzens vollzieht sich elementar das
Ereignis der Entwertung aller Werte, macht Donna Anna die
elementare Entdeckung ihrer Ohnmacht: im Schrei um Hilfe, in
der todlichen Enge des Augenblicks, erlebt Anna, was Elvira
sukzessive als Gesetz ihres Schicksals erfahrt. Don Giovanni
sieht sich, was noch nie geschah, verfolgt. Der Heros und

Angreifer tritt mit dem Beginn der Oper aus der Phase der
39



Offensive in die der Defensive ein. Im Gegensatz zu Elvira,
die isoliert selbst die Verfolgung betreiben mul, mobilisiert
Anna die Gesellschaft, aktualisiert im Komtur die
Vergangenheit.

Don Giovanni lehnt es ab, im Altesten des Alten, im Komtur,
seine Vergangenheit, seine Vaterimago zu erkennen. Ehre, die
der Komtur im Kampf gegen Don Giovanni retten will, kann Don
Giovanni, der die Moral in ihrem hdochsten Objekt schon totete,
in diesem Duell nicht finden: "Dich zu besiegen, war wenig
Ehre." Don Giovanni weigert den Kampf. Aber der Alte, der mit
seinem Ende dem Prinzip der Moral mehr nitzt als durch sein
Uberleben, "will den Tod".

Don Octavio, schmachtender Sanger, selbst schon an der
Schwelle von Moral und Asthetik stehend, wird zum letzten
Instrument des Hasses seiner Verlobten. Er sieht sich, schon
der Mittel der Moral, der Gewalt nicht mehr fahig, in die
Rolle des Vaters gedrangt, sieht sich zum Racher der
geschandeten Moral gezwungen. Er, der Ideologe, der den
Abgesang der Moral singt, ist zur Tat der Moral, ist zur Rache
zu schwach. Er wird zur patriarchalischen Legitimation des
weiblichen Kollektivhasses, er wird zum Instrument, an dem
sich die Gesellschaft gegen Don Giovanni mobilisiert. Am Tod
des Komtur, Tod der Moral, remoralisiert sich die Gesellschaft
selbst und schlieBt sich, iUber die Schranken der
Standesunterschiede hinweg, in feindlicher Abwehr gegen Don
Giovanni zusammen. Don Giovanni als Asthet ist die héchste
Position der Konvention. Im Niederbruch richtet sich diese
Konvention, indem sie sich negativ dem hochsten Inhalt der
Konvention, der Moral bedient, offen gegen das Gesetz der
Gesellschaft. Wahrend die Gesellschaft geschlossen gegen Don
Giovanni aufsteht, beschneidet sie ihm, von Szene zu Szene
fortschreitend, den asthetischen Lebensraum und zwingt ihn in
die Selbstbegegnung des Endes.

Wo sich das ganze Seinsverstandnis Don Giovannis in Abwehr um
das eine Wort "Ehe" konzentriert, da wird diese Ehe als der
Bund von unauswechselbaren Persdnlichkeiten zum Prifstein der
Asthetik. Uberall, angefangen von Donna Anna bis zu einem
Schatzchen Leporellos, gelingt der Einbruch und die Aufldsung
von Treue und Eheversprechen. Uberall, zeigt sich, geht es um
Macht, nicht um Partnerschaft. Nachdem sich Don Giovannis
Eheversprechen, erfahren in der Begegnung mit Donna Elvira, im
Erlebnis mit Donna Anna relativiert und dabei zu einem
Gegenstand intellektueller Manipulation wird, vermag er die
Ehe als ein nichtiges Versprechen in aller Direktheit gegen
Zerlina auszuspielen. Der Tag der Hochzeit zwischen Zerlina
und Masetto wird fir Don Giovanni zur héchsten

40



Herausforderung: im Triumph der Desillusionierung der naiven
Plausibilitat ihres Eheversprechens seine Superioritat zu
genielen. Wo das Zentralwort "Ehe" als "null und nichtig" sich
erweist, reilRt es alle Werte in den Strudel des Fatalismus.
Der negative Rickbezug auf die Objekte als Distanzierungs-
Medien, fir die das SchldbBchen Don Giovannis mit seinen
Gemalden steht, entwertet das Seiende.

Der ohnmachtige Hal des Einzelnen sammelt sich in der
Ballszene als kollektiver HaBR in der Illusion der Freiheit zur
Tat. Die Freiheit singt sich dort am lautesten, wo sie nur
noch im Gebrauch des Wortes besteht. Am Schrei Zerlinas 16st
sich auf, worin sich der HaR illusionar erldste: das
Kollektiv; zeigt sich der Inhalt der Freiheit als Anarchie,
als Unfahigkeit zur Tat. Weder vermag Don Giovanni in der
Gesellschaft seine Vergangenheit zu erkennen, noch erkennt die
Gesellschaft in Don Giovanni ihre Zukunft. Es erfillt sich die
Macht als Ohnmacht des Gleichen. Was gleich ist, stoRt sich
ab, besiegt sich nicht.

Das System des Kompromisses gebiert, wo sein Halt und Zentrum,
das erotische Tabu gebrochen ist, das Chaos, die Anarchie: wo
im Schrei Zerlinas die Verfihrung veroffentlicht ist, wo die
Frau, Zentrum der Vermittlung, elementar das Schweigen bricht,
ist die zweite Vermittlungsinstanz, der Werber, machtlos. Mit
dem ersten Scheitern Don Giovannis, der den Schrei der Frau
nicht mehr zu bannen vermag, zerfallt das Ordnungsgefiige, die
Hierarchie, ist die Basis und Balance der Okonomie Leporellos
ruiniert. Der Schrei Zerlinas coram publico sprengt die
kollektive Neugier frei, lenkt die tdodliche Aufmerksamkeit,
die Witterung der Moral aufs Ereignis des Tabubruches.
Leporello, Reprasentant der Gesellschaft, Diener und Parasit
des erotischen Souverans, ist magisch gefesselt ans Tabu; in
Neugier angezogen, abgestolen in Furcht, ist er das perfekte,
das willen- und hemmungslose Instrument Don Giovannis, das
lebensnotwendige Medium von Abwehr und Verbindung mit der
Gesellschaft. Was Don Giovannis skandaldse Aura verheiBt, den
parasitaren Einblick ins Tabu, was sein Degen verhindert, das
verheiBt und versagt Leporello der Gesellschaft. Den Befehl
Don Giovannis, der Leporellos Neugier vertreibt, gibt der
Diener, treu Pflicht und Neigung verbindend, an die
Gesellschaft weiter. Seine Distanzierungstechnik, die
partielle Liftung des Tabus, ist der Spiegel der erotischen
Verfihrungstechnik Don Giovannis. Durchbricht die Frau im
Schrei die Konvention der Verfihrung, die Barrieren des Tabus,
so Uberflutet die Neugier die Damme der Moral und treibt
hemmungslos zum ungeschitzten, offenen Ort des Geheimnisses.
Leporello, Mittelsmann und Abgesandter der Gesellschaft,

stirzt, ungehindert vom Degen Don Giovannis, aus der
41



verordneten Peripherie ins Zentrum. Seine Neugier, vom An-sich
des Eros angezogen, wird, wo er die Idylle der Lust vermutet,
vom Tode bedroht. Don Giovanni, scheiternd, bedrangt von der
gesammelten Aufmerksamkeit der Gesellschaft, bedroht von der
Neugier der Moral, kompensiert sein Versagen mit einem
genialen Trick: er tut, was einzig moglich ist, treibt in die
Potenz, was latent vorgebildet ist, inszeniert als
O0ffentliches Schauspiel die innere, psychologisch-
soziologische Konstellation: er halt den Fliehenden,
Neugierigen im Zentrum, an seinem Ziel fest und vertauscht die
Positionen: der Verfihrer richtet den von seiner Neugier
Verfihrten. Seine fiktive Todesdrohung objektiviert die innere
Todeserfahrung der Neugier, die im Ziel erblindet. Das blinde,
kollektive Luststreben findet im Tabu sein eigenes Abbild, das
Kollektive. Im Nichts der blinden Begegnung des Blinden 16st
sich die Sprache der Asthetik, die Sprache der Moral in
Stummheit auf. Zitternd und sprachlos transportiert Don
Giovanni Leporello auf die Bihne. Leporello, festgehalten am
Ort des leeren Geheimnisses, wird in die Rolle des Herrn
verbannt, punkthaft zum Austrag der Angst gezwungen. In der
Mitte der Oper inszeniert Don Giovanni, der geniale Regisseur
des Eros, das Schauspiel der Umwertung der Werte. Der Moralist
wird zum Astheten, der Asthet zum Moralist. Leporello, ins
Zentrum gebannt, wird gezwungen, das abgewirtschaftete Erbe
Don Giovannis anzutreten. Don Giovanni tritt an die Peripherie
und richtet in der Maske der Ideologie des Moralisten und
Birgers in Leoporello die moralistische Gesellschaft, zeichnet
symbolisch sein erotisches Ende.

Als Racher Zerlinas vollendet Don Giovanni ein Prinzip, das in
der 5. Szene des ersten Auftritts Leporello mit Elvira
praktiziert, das Prinzip, mit Hilfe der Moral die Moral zu
liquidieren. Mit dem Register, mit seinem Werk, verjagt
Leporello Elvira. Im Zitat des Lebens zerfallt, was vitale,
unreflektiert moralfreie Tat war zur reflektierten,
unmoralischen Summe von Episoden. Das Dokument der Untreue
beweist Elvira den Irrtum ihrer Wahl, den Irrtum ihrer
diktatorischen, enttdauschten Liebe. Wo Don Giovanni, nicht
mehr geschiitzt vom Schweigen der Frau, wo Elvira, Anna,
Zerlina die Gesellschaft mobilisieren, wo es gilt, die ganze
Gesellschaftsmoral zu demaskieren, ist die Distanzierung nicht
mehr mit der bloRen Zitation von Vergangenheit zu bewaltigen.
Leporello, der Sammler der Episoden, der Schopfer des
Registers, wird mit seiner ganzen Existenz zum Distanzmedium,
bliRt, was er ohne Einsatz genieBt, das Herrentum Don
Giovannis: in Furcht und Zittern erfillt sich sein Wunsch, den
Herrn zu machen. Der Triumph Uber die verlassene Elvira
schlagt um in die Todesfurcht des Verlassenseins vom Schutze

42



seines Herrn, von der Geborgenheit der Hierarchie. Sukzessive
mit der Aktion der Desillusionierung verbrauchen sich die
Distanzierungs-Medien, bis die Desillusionierung, der
Fatalismus am Ende in die Existenz ihrer Agenten zuriuckfallt.
Don Giovanni, den Leporello im Register reflektierend von
seinen Abenteuern distanziert, distanziert aktiv sich wvon sich
selbst in der Ballszene. Der inneren, ideologischen Aufgabe
der Identitat folgt die auRere in der zweiten Entfihrung
Elviras. Leporello und Don Giovanni tauschen die Kleider. Herr
und Diener changieren. Die Hierarchie zerflieRt. Die
Verleugnung der Identitat in der Ballszene, der Tausch der
Ideologie, konkretisiert sich zur Maskerade in dem folgenden
Coup Don Giovannis. Doch, mit der Preisgabe seiner Identitat
bezahlt Don Giovanni den Triumph der Desillusionierung; den
Triumph, Elvira nach der Illusion idber den Partner nun noch
die Illusion ihres personalen Liebesvermdgens zu rauben.
Leporello, unerkannt in der Maske Don Giovannis, uUberfihrt
Elvira ihrer Blindheit und raubt ihr nach dem Glauben an den
Partner den Glauben an sich selbst.

"Ich will selbst den Herren machen" - das blinde Verlangen
Leporellos erfillt sich zu Beginn des 2. Aufzuges gegen seinen
Willen: in Don Giovannis Kleidern und in seiner Gestik
empfangt er die verzeihende Elvira. Elvira, die auf die leere
Attrappe Don Giovanni hereinfallt, erhalt von Don Giovanni die
letzte Lektion: ihr Treueversprechen ist Lige, ihre Liebe
blind, die Ehe verraten; ihr Ziel ist Macht und Besitz. Es ist
der letzte, grandiose Coup gegen die Moral. Doch dieser
Triumph Don Giovannis ist mit der Preisgabe seines erotisch-
musikalischen Selbstverstandnisses bezahlt:

Dank dir, oh Serenade,
Hilf du nun Maskerade,

DaB ich im Koédern Meister,
MuR jeder zugestehn.

Don Giovanni beginnt mit seiner Verfihrung ihr Medium, die
Musik zu reflektieren. Er tritt sich selbst gegeniber,
entdeckt sich als der, der er ist: er lebt nicht mehr Musik,
lebt nicht mehr aus ihr Verfihrung, sondern braucht als
Psychologe Musik, Geste, Maskerade als Instrumente des Bluffs,
Er hat seine asthetische Natur abgeworfen, betrachtet sich
nicht mehr im Spiegel der Frau, der ihm blind geworden ist -
sondern goutiert sein Instrumentarium. Seine Macht ist in der
Erkenntnis ruiniert. Musik, Rauschgift der erotisch-
asthetischen Illusionierung, verwandelt sich, von primarer
Reflexion dirigiert, zum Instrument einer Verfihrung, die die
Desillusionierung zum Ziel hat.

Elvira erlebt mit Leporello ihre zweite Enttauschung: sie
43



sieht sich von Don Giovanni in ihrem Besitzwillen entlarvt.
Beginnende Selbstreflexion, aufkeimende Scham sind der Grund
zUu ihrem Verzicht: mit ihm erreicht sie den Gipfel der Moral.
Wer der Kommunikation entsagt, endet ohnmachtig im kalten,
fihllosen Dogma: "entsag' der Sinde". Blind dafir, daB vom
Schicksal, nicht vom Willen verordnet, schon ist, was sie
fordert, daBl Don Giovanni seinen Lauf soeben vollendet, wirft
sie sich vor ihm nieder, um fir das letzte fiktive
Tauschgeschaft ihrer Moral - Verzicht gegen Entsagung - sein
Hohngelachter zu ernten.

Die Begegnung mit Elvira, die Don Giovanni mit seinem Schatten
Leporello ein zweites Mal betrigt und den Bewels antritt, daB
der Betriger der Betrogene ist, wird fir ihn zum letzten
Kontakt mit der Frau. Wo Don Giovanni die weibliche Moral
entlarvt, von der er lebt, bleibt er, einst als Asthet Don
Giovanni hochste Position der Moral und Ziel aller Sehnsucht,
allein. Das Kammerzofchen Donna Elviras,letztes Objekt, auf
das sich sein Verfihrungswille richtet, bleibt Phantom. Die

letzten Worte in der gewohnten Richtung - "es regt sich was am
Fenster" - sie werden gestdort vom Kollektiv der geprellten
Liebhaber.

Der Mann, stets vom Schweigen der Frau betrogen, schiebt sich,
wo das Tabu bricht, zwischen Don Giovanni und die Frau: der
Betrogene will betrogen sein. Das Kollektiv der Racher 1d6st
das Kollektiv der Verfihrten ab. Masetto und die Seinen
verfolgen in Don Giovanni ihre eigene Zukunft. Der moralische
Wille, der SchuBl des Birgers auf die eigene Zukunft, geht als
Kolbenschlag nach hinten los: der Schull des Birgers gilt im
Gegner seiner gegenwartigen Zukunft. Die Schlage Masettos
auszukurieren, dafiir steht Zerlina in seiner Schuld.

Leporello, Psychologe des Alltags, Meister der blrgerlichen
Seele, Kenner der Schuldgefiithle und der kleinen Komplexe,
bekommt flur seine erotische Neugier zu spiren, was Don
Giovanni uUbrig 1laBt: den HaB der Gesellschaft. Leporello, Mann
der Furcht und des Zitterns, Akteur aus zweiter Hand, tritt in
den Kleidern Don Giovannis ein Erbe an, um das sich die
Glaubiger streiten. Die Gesellschaft versucht sich in
Leporello selbst umzubringen und erbringt den Beweis ihrer
Nichtigkeit.

Die Reise Don Giovannis Uber die Welt, die Frage an die Moral,
brachte keine Antwort: die Welt ist blind. Don Giovanni war
der Knecht des Nichts. Das Seiende im Ganzen ist entwertet,
Don Giovanni ist am Ende - die Fahrt endet auf dem Friedhof.
Im vollendeten Fatalismus gehen die Werte unter, verwischen
sich die Stufen und Grenzen der Hierarchie. Was zur Vollendung
seines Fatalismus noch aussteht, ist die Nachricht, "wie

44



Leporello die Sache mit Elvira erledigt". Die vollige
Selbstentwertung der Moral, darauf ist als Neugier sein
letzter Lebenswille gerichtet. Im Scheitern der Frau, Ende der
Moral, feiert Don Giovanni den Triumph des eigenen Endes.

"An Eurer Statt wurde ich beinah erschlagen" - diese Nachricht
Leporellos liefert Don Giovanni die abschlieBende Legitimation
seines Fatalismus. Die Ehe, hochste Institution der Moral, ist
offen dem Hohn Don Giovannis preisgegeben. Der vitale
erotische Wille Don Giovannis, der seine Moralgrundlagen
entdeckt und entwertet, ist gebrochen. Mit der Moral ist die
Asthetik ruiniert. Was bleibt, ist das Nachschmecken, ist die
erotische Episode. In ihr vollzieht sich zwischen Don Giovanni
und Leporello, zwischen Herr und Diener, die Kumpanschaft des
Endes. Der Triumph des "desto besser" ist ihr Motto, ist die
Ideologie des Fatalismus. Der furchtsame Leporello, GenielRer
des Endes, Idylliker des Fatalismus, steht dem Mutigen, dem
Bekenner gegeniber, der im Bekenntnis des Fatalismus sich
selber preisgibt. Oben und unten scheiden sich wieder, die
Kumpanerie des Augenblicks 16st sich auf. Mit dem Diener
Leporello ist die letzte empirische Weltwirklichkeit
verbraucht. Das Vakuum der Empirie provoziert die Potenz der
metaphysischen Dimension.

"Dein Lachen wird vergehn, ehe der Tag graut." Der Geisterruf
provoziert in Leporello eine Sprache, die, der Spekulation
hoérig, als Fetisch dient, das Unheimliche, das Numinose zu
bannen. "Wer sprach hier": Don Giovanni, der distanzierenden
Spekulation unfahig, treibt aus der Realitat, treibt aus dem
Standbild die reale Irrealitat heraus, zwingt sie zum Anwesen.
Don Giovanni, der mit seinem "desto besser" das Generaltabu
seiner Welt entdeckt und bricht, die Patriarchen als die
illusiondaren Glaubiger einer in der Frau stagnierenden Moral
entlarvt, fordert heraus, was schlief, weckt die Toten, zwingt
sie zur Bewegung. Ihre erste Bewegung ist die der Abwehr:
"Verwegner entweiche, goénne Ruhe den Toten!" Stellvertretend
fir eine ganze Gesellschaft versucht der Geist des Komtur,
Vergangenheit Don Giovannis, die Rettung des Schlafes, die
Rettung des toten Lebens, die Rettung der Gesellschaft in
ihrem autonomen Sosein. Wo es Don Giovannis letztes Abenteuer
gilt, muB Leporello, was er einer realen Welt, einer realen
Gesellschaft gegeniber als Distanzmedium nicht mehr leistet,
als Werber einer irrealen Welt gegenliber leisten. Leporello,
der die Welt, die feindliche Gesellschaft bandigte und ihr
verwehrte, was ihm selber versagt war: das Geheimnis des Eros
- Leporello, Paradigma, Brennspiegel der ruinierten
Gesellschaft, wird mit dem Degen gezwungen, mit dem
Ungeheuren, dem Metaphysischen, dem Tod, der tiefsten

Vergangenheit: mit dem Untergang Don Giovannis, mit dem Ende
45



des Herrn, das eigene Ende heraufzurufen. Aus der Angst, in
der ihn der Degen Don Giovannis festhalt, sucht er in die
Furcht auszubrechen. In ihr spiegelt sich ein letztes Mal der
Mut des Herrn. Machtvoll zitiert er, wo der Augenblick in
seiner erfillten Fille stagniert, im Geist des Komtur, in der
Vergangenheit, im "guten Alten" sich selber, provoziert er
Schicksal oder was immer es sei: das Neue, die Zukunft des
verwandelten Alten, das "tolle Abenteuer".

Die erotische Kumpanerie, die in der Friedhofsszene im
Hohngelachter des "desto besser" ihren Hohepunkt erreicht,
sinkt in der Mahlszene zur monumentalen Trink- und Sauf-
Kumpanerie ab. Leporellos Neugier, die ihr erotisches Zentrum
verlor, wird am kulinarischen Zentrum zur bloRen Gier: mit dem
Diebstahl eines Fasanenschlegels setzt Don Giovanni die Gier
Leporellos in Szene und fihrt die Kumpanschaft des Endes zum
Glorificamus der Physis. Wahrend sich beide in die
Kumpanschaft der Physis vergessen, beginnt die Musik, Medium
der Verfihrung, eine autonome Sprache zu sprechen. Auf "der
Zitation der erotischen Vergangenheit, auf der Zitation des
Anfangs, auf dem, was im Verbrauch der Vitalitat zur "frohen
Weise" wird: mit dem Aufgebot der dissoziierten Vergangenheit
feiert der Bankrotteur die grandiose Apotheose der
Verschwendung. Musik als Selbstverstandnis, als Trager der
Verfihrungsexistenz, wird Basis, Fundament, Unterhaltung.
Realisat der eigenen Geschichte, wird Gegenstand der
Zerstreuung. "Nun vergiBl leises Flehen, siRes Kosen": Drohung
des frihen Abschieds von einer Laufbahn, die als Cherubino im
SchloB des Grafen Almaviva beginnt, zitiert das Ende;
Vergangenheit, nicht mehr erfillt, nicht mehr gelebt im
konzentrierten Augenblick, wird autonom im Zeichen.
Vergangenheit, losgelassen, tritt gegenitber: die Drohung des
Anfangs signalisiert das Ende.

Der Bankrotteur zieht den Glaubiger an. Elvira bricht in die
geniale Idyllik, in die monumentale Feier der
Burschenherrlichkeit ein. Ohnmachtiger Anspruch treibt Don
Giovanni zur Proklamation seines Programmes: "Madchen und
Reben wirzen das Leben, sie sind das Herrlichste auf dieser
Welt." Elvira, blind auch im Verzicht, erkennt nicht die
Zeichen des Endes. Ideologie steht gegen Ideologie, Programm -
"Wein, Weib und Gesang" - prallt gegen Programm - "entsag' der
Suinde". Moral der Frau zeigt ihren apersonalen Kern: autonome
Moral, ausweglos an ihr Anti, den Astheten Don Giovanni
gefesselt, Elvira, ohne jede weitere Moglichkeit, ihren
Schmerz in Macht zu iUbersetzen, wirft sich, da sie entdeckt
ist, grotesk grandioses Schauspiel der Ohnmacht, vor Don
Giovanni nieder: Verzicht, der die Forderung maskiert: mit dem

verzweifelten Gestus der Erniedrigung sucht sie die verlorene
46



Herrschaft zu retten. Der Verzicht wird zum letzten Einsatz,
zum letzten Tauschmittel, zum letzten Angebot, mit der
Autonomie der Frau die alte Welt, die autonome Gesellschaft,
das So-sein zu retten. Finale Verfihrung wird zur Groteske.
Verzicht auf ein Treueversprechen, das, von beiden Seiten
gebrochen, sich nicht einldsen 1laBt, gegen Entsagung, die sich
schicksalhaft vollzieht; Unfreiheit gegen Unfreiheit,
Blindheit gegen Blindheit, Parole gegen Parole. Der HaB der
Geschlechter ist im Gelachter vereint: "Brava" - "Ha,
Schandlicher."

Der Transzendenzverlust der Frau, die weibliche Autonomie,
vollendet sich im metaphysischen Unfug der Moral an sich, in
der bloRen Negation, in der Blindheit des Nichts, in der die
sinnliche Welt versinkt. Die Frau, abgeschnitten vom Heil
ihres Ursprungs, entbehrt ihrer sinnlichen Rekreation,
kompensiert das Sinken der Macht mit der aufsteigenden Moral.
Wo die Frau scheitert, bleibt der mannliche Wille im Nichts
einer platten positivistischen Parole stehen: "Wein, Weib und
Gesang" i1st die Antwort an eine Frau, die mit ihrem Ursprung
sich selbst und ihre Sinnlichkeit verlor, wo Partnerschaft
versagt.

Elvira, deren Moral Don Giovanni zum Tod verurteilt, ihr miuRte
die Begegnung mit dem Komtur, Verkdrperung des treuen,
moralbewulBten Patriarchen, hochstes Instrument ihrer Rache,
ihrer Macht, die erldsende Hilfe sein: statt Erldésung bringt
ihr der Geist des Patriarchen die Gefangenschaft. Eingekreist
von den zweil Ausformungen des Patriarchats, gebannt in die
zwel Wirkungen ihrer Macht, zwischen Moral und Asthetik,
zwischen Don Giovanni und Komtur stehend, ist sie die
Gefesselte ihres Werkes. Der Schrei des Entsetzens, im Keim
Dokumentation des absoluten Ich, reilft sie los. Eine im Keim
Verwandelte stirzt durch die freie Tir: Moral als Instrument
der Entlastung von personaler Verantwortung ist verloren. Im
Entsetzen des Schreies vollzieht sich die LOsung des Ich von
seinem Fetisch, der Schrei wird zum ersten personalen Trager
der Kommunikation: ihr Schrei, blinde Einheit der Antinomien,
lenkt ihre Geschopfe, Don Giovanni und Komtur, aufeinander,
ist blindes Zeichen ihrer Einheit. Fliehend gibt sie den Raum
zur Begegnung des Getrennten frei, tritt aus der Mitte, aus
der sie die Antinomien schied und vermittelte, leitet den
Kampf der Selbstbegegnung ein. Im Vakuum, in der leeren Mitte
stirzen die Antinomien zusammen.

Don Giovanni ergreift das Schicksal der Selbstbegegnung,
zwingt Leporello, Furcht und Zittern, berufsmaliger Vermittler
zwischen den feindlichen Polen, in seinen letzten Dienst.
Leporello, der Neugierige, bringt als letzte Neuigkeit die

47



Botschaft von der Ankunft des Endes. Erfolglos bleibt
Leporellos Bemuhen, Vorstufe der Forderung des Komtur, Don
Giovanni zu seiner Furcht zu bekehren. Wo sich die Antinomien
Moral und Asthetik gegeneinander versteifen, dort muB, wer wie
Leporello von ihnen lebt, seinen Dienst aufsagen. Die
elementare Furcht wirft Leporello aus der Funktion des
Dienens. An der Furcht und dem Ausgleichsstreben Leporellos
stolt sich Don Giovanni zu sich selber ab und fihrt die
Konfrontation mit seiner Vergangenheit herbei.

Im steinernen Gast, im Geist des Komtur, kommt auf Don
Giovanni zu, was sein asthetisches Seins-Verstandnis vergessen
machte: sein Schicksal, die gegenwartige Vergangenheit treibt
ihn in ein lebendiges Verhaltnis zum Tode. Vergangenheit und
Augenblick, ungewohnt der Begegnung, stets durch das Schweigen
der Frau getrennt, erstarren in der harten Abwehr des Ja und
Nein. Es verkiirzt sich die Ideologie des Astheten, wo er sich
selber begegnet: "Wein, Weib und Gesang" schrumpfen ins kahle,
gestaltlose "Nein". Don Giovannis Positivismus ist ruiniert im
bloRen Dogma der Negation. Die Ziellosigkeit der beiden
Prinzipien ist das Entsetzen ihrer Einheit, die im Verbrauch
der Antis, im Verbrauch von Ja und Nein sich vollzieht.
Ohnmachtig fallen sie einander zu im Schrei des Endes.

Ja und Nein, rhetorische Formeln, sind die engste Bestimmung
der Beharrung auf dem Verlorenen. Die Moglichkeit der
Besserung fallt hinter die Wirklichkeit zurick. In eine alte,
abgelegte Haut vermag Don Giovanni nicht mehr
zurlckzuschlipfen. Das geforderte Ja zu seiner Schuld kann er
nicht sprechen. Er kann nicht in den SchoB einer Gemeinschaft
zuriickkehren, den er scheiternd floh. Enttduschen mull er eine
blirgerliche Moral, die ihre Rekreation, ihre Rechtlichkeit aus
der Reue des Siunders empfangt. Don Giovanni, Prototyp des
damonischen Heros, kehrt im Scheitern nicht reumiitig in die
Stallwarme eines kollektiven Erldsungswahnes zurick. In ihm
erkennt er schaudernd die Wiederkehr des Gleichen, die eigene
Herkunft, das frihere Scheitern. Treu zu sich selber ruiniert
er seine Grundlagen, betreibt er die maximale
Desillusionierung der Macht und regt eine Welt, die in ihrem
Gesetz lebt, gegen sich auf. Wahrend die Realitat sich zum
Phantom verflichtigt, tritt er den Gang zu den Vatern an,
raubt um den Preis seiner asthetischen Unendlichkeit den
Patriarchen die Illusion der Ruhe. "Reich mir die Hand zum
Pfande" - "Nimm sie denn" - Don Giovanni und Komtur, einer ist
der Gefangene des anderen. Ehe Don Giovanni, nun Objekt des
eigenen Hasses, in Verzweiflung sinkt, schreit er einer
pervertierten Welt, und das ist nicht ein Akt der Schuld,
sondern der Sithne, sein "Nein" zu. Sein Nein verneint ihn

selbst als asthetische, als partielle Existenz, als
48



schizophrenes Teil des Ganzen. Sein Nein ist virtuelles "Ja"
zum Ich. Das Nein gegen die Sprache der geschichtlichen Welt,
als Sprache Negation ihres Inhalts und gleichzeitig Verneinung
der Musik als illusionares Gefahrt der Flucht aus ihrer Enge,
dieses verzweifelte Nichts im Nein, diese absolute
Ortlosigkeit ist die eigentliche Tragik Don Giovannis: sie
miindet in den Schrei des Endes, kreatiirliches Echo der
verbrauchten Sprache.

Wo der vitale Augenblick aus dem Herandrangen einer
unbewaltigt gelassenen Vergangenheit sich liquidiert, dort
erwacht aus der Verzweiflung die philosophische Existenz, die
der Welt nicht mehr in vitalem Partizipations-Verlangen
verbunden ist. Ihr zeigt sich die geschichtliche Welt in ihrem
pervertierten So-sein. Das Denken ist aus der bloRen Nachfolge
eines vitalen Besitzstrebens zu sich selber gekommen und
gewinnt die Prioritat vor dem Handeln. Sie spricht aus dem
wachsenden Ja zu sich das wachsende Nein zur Welt. Dem
Einblick in die heimliche erotische Despotie, in die blinde
Vorherrschaft der Frau, opfert Alfonso seine Vitalitat. Er
erreicht die Macht des regierenden Uberblicks und vertreibt
die vitalen Tater der Geschichte aus ihrer Idylle. Das Wissen
der Perversion 1o6st die Tat der Perversion ab. Musik kommt
unter das Diktat des Denkens. Musik wird Mittel der
Psychologie.

Der Furcht Leporellos ist die eigene Haut am nachsten. Unter
dem Tisch hervor tont die Parole der Rettung, ruft Leporello
seinem Herrn das ohnmachtige Rezept des Regresses zu. Das Ende
jedoch kommt nicht als Kumpanerie der Feigheit unter dem Tisch
Leporellos. Die Statik der Antinomien, von denen er lebt,
zwingen die Ausschlage seiner Furcht ganz zu sich in die
gewaltige Ohnmacht des Schreis. Aus dem Entsetzen rettet
Leporello, was er sehen konnte; weil er es nicht verstand,
zieht er aus dem kolossalen Ereignis das Nichtige seiner
Neugier ab: das Dogma des Fakts. Das Rezept des Regresses, das
Don Giovanni ausschlagt, verkauft Leporello weiter an die
Gesellschaft. Sie lebt von der Neuigkeit, die Leporello zu
berichten hat. Aus dem Untergang des Heros bestatigt sich die
Gesellschaft ihre Idyllik. Schreckliches Ende wird zur
Legitimation der Unendlichkeit als des schlechten
Augenblickes; am Untergang wertet sich der KompromiB auf,
entdeckt der Blrger das Behagen seiner Idylle.

Dem MoralbewuBtsein des 19.Jahrhunderts, das kurz vor der
Entdeckung der Irrealitat von Gut und Bdse, kurz vor der
Entdeckung ihres gemeinsamen erotischen Zentrums steht, ihm
gibt nur der moralische Schock die Handhabe zur Vermittlung
seines sich emanzipierenden Traumes; nur der sauberlich-

49



schreckliche, der schon asthetische Untergang des eigenen,
eigentlichen Selbst im Helden rettet vor der Identifikation,
vor der Erkenntnis der eigenen Verworfenheit. Moral, schwach
genug, den Schock zu brauchen, verliert Sprache und Gestalt.
Dem An-sich der Moral, Keim der Asthetik, ist die Erkenntnis
ihrer vitalen Vergangenheit Sinde und zweiter Schock. Die
Auffihrungspraxis des 19.Jahrhunderts wuBte wohl, was sie tat,
wenn sie von einem ad libitum Gebrauch machte, das Mozart
selbst Uber den 16.Auftritt seiner Oper verfiugte. Denn mehr
als alle Abenteuer und alle Frevel wahrend des Verlaufs der
Oper macht dieses Stelldichein der Uberlebenden Birgerwelt dem
Betrachter klar, wer der Held der Oper ist. Wer nur Don
Giovanni und seinen Untergang will, halt das Denken sich vom
Leib. Der Schock der Konfrontation von Untergang und
Sicherheit fordert Erkenntnis heraus: Don Giovanni ist der
schreckliche Beweger des Operngeschehens. Er konzentriert und
dramatisiert das Leben seiner Umwelt und zwingt die Figuren
der Oper in eine kollektive Schicksalsgemeinschaft; Don
Giovanni, mutiger Illusionar der Personalitat, verschmaht den
Kompromill, zwingt die Individuen zum handelnden Bekenntnis
ihrer kollektiven Ohnmacht. Der Tod des Heros 10st den
animalischen Triumph der Uberlebenden aus. Mit den Schrecken
der schicksalhaften Aufldsung der Antinomien von Gut und Bose
betreibt die Schliue des MiBverstandnisses, die metaphysische
Fehlinterpretation, die Rekreation des Verlorenen. Mit dem
Scheitern dessen, der dem Teufel zu entkommen sucht, macht
sich das Volk den leisen Dauerdruck ertraglich, vom Teufel am
Kragen gehalten zu sein. Don Giovanni, der den lebenden Komtur
totet, durchbebt der Schauder einer Ahnung, sich selbst
mitgetroffen zu haben. Der Birger, dem das Ereignis zum bloBen
Fakt, zum Objekt erstarrt, ist frei von dieser Ahnung
zenbuddhistischer Welteinheit.

Die Gesellschaft, die, iUber alle Standesunterschiede hinweg,
sich zum Krieg gegen Don Giovanni ristet, verrat im
kollektiven Angriff die eigene Ordnung. Sie zerfallt, nachdem
sie mit dem Fremdkorper Don Giovanni die Drohung des eigenen
Endes ausscheidet, in die Spielarten der blurgerlichen Idyllik:
in Ehe, Trauerjahr und Treueversicherung, in den Gedanken an
ein Abendessen, Uber dem die Landleute ihre Liebe vergessen,
die kein Gesicht hat. Was bei Elvira die Schicksalhaftigkeit
ihrer Liebe, die Zwangslaufigkeit des Zusammengehdrens mit Don
Giovanni vermochte: dal sie sich von der Welt absondert und
auf die Ausibung ihrer fraulichen Macht Verzicht leistet, das
wirkt im Negativen noch bei Donna Anna in einem Don Octavio
abgeforderten Trauerjahr fort. Donna Anna verliert in der
Oper, im Komtur und in Don Giovanni, die zwei polaren
Verkdorperungen des Patriarchats. Ihr Leiden wird Instrument

50



der Macht: Donna Anna, die ihr Erleben mit Don Giovanni
kaschiert, verordnet dem schwachlichen Don Octavio, dem
Biirger, der beide Prinzipien, Moral und Asthetik in Schwiche
verbindet, ein Leben des Verzichts nach ihrem Gusto. Hier
schlagt das Ende des Patriarchats, gleichzeitig Ende des
heimlichen Matriarchats, in einen Augenblick des offenen
Matriarchats um. Im Epilog zeigt und demaskiert Mozart die
Welt des birgerlichen Alltags, die "positive, gerettete" Welt.
In der undramatischen, parataktischen Reihung der Idylle 1abt
er die BlUrger ihre Programme aufsagen. Er demaskiert die
Sindlosigkeit als Langeweile. "Was die Welt im Innersten
zusammenhalt", was ihr eine letzte Dramatik und konzentriertes
Leben abverlangt, das ist ihr inneres Anti, ist Don Giovanni.
Der Triumph der kollektiven SchluBmoral entzindet sich an der
Erinnerung dessen, was sie verdammt. Das gestaltlose Dogma
geht am Exempel des Todes, am Zerbrechen der Gestalten, von
denen es lebt, zugrunde.

In Elvira und in Don Giovanni ist das Dogma untergegangen.
Zwischen Elvira und Don Giovanni, zwischen die Liebenden aus
schicksalhafter Bestimmung schiebt sich die Vergangenheit als
die zu bewaltigende Zukunft. Als Alfonso steht Don Giovanni
bewullt vor der Unnatur der Gesellschaft, spiegelt seine
Vergangenheit. Elviras Unnatur, gebrochen in ihrem
Autonomiestreben, ist zur Versdohnung an der Natur gezwungen.
Inhalt des Dogmas wird Gegeniber, wird Gegenstand der Arbeit,
der wiedergutmachenden Tat der Erkenntnis. Faulheit der
Vergangenheit trennt als zukiUnftige Arbeit die Liebenden. Die
Uberwindung des Trennenden in der sozialen Tat fihrt ihre
Wiedervereinigung in der "Zauberflote", in einer verwandelten
Wirklichkeit herbei.

In Elvira ist die Naturgestalt zum negativen Mittel des von
Transzendenz verlassenen GestaltbewulBtseins geworden, ist der
Positivismus der Verfihrung, mit der die autonome Macht
erkauft ist - ist mit dem Dogma, dem Vorwissen, die schlechte
Dauer des Bewultseins, die Unendlichkeit der Macht endgiltig
vertan. Die Gesellschaft verbietet den weiteren Aufenthalt. Im
Schrei ist der letzte Atem verbraucht, den die Macht der Natur
erpreBte. Naturgestalt, von der Herrschaft ihres Widersachers
erlost, sinkt, was Macht vergessen liel, zu ihrem Aufgang
Natur zurick. Die "heiligen Mauern" des Klosters, in denen
Elvira ihr Leid zu vergessen hofft, sind Ahnungen des Heiles
im Geborgensein, Abschied von der Macht und ihrer Autonomie
und Heillosigkeit. Der Schrei, Stillstand des BewuBtseins, des
Willens zur Macht, ist das Zeichen seines Riuckbruches in die
verleugnete und vergessene Herkunft. Dieses BewuBtsein lernt
am Rhythmus der Natur, den der Machtwille verleugnete, das

Atmen wieder. Im Atem strdmen Gestalten, befreit wvon der
51



Despotie des rechnenden Willens, zurick. Im Gleichklang wvon
Erkenntnis und Rhythmus beginnt die Frau zu atmen. Dieser Atem
1lalRt Transzendenz ein, wird stromende Tat ihrer schdnen
Vermittlung, erfahrt sich, selbst Kind des Hoheren, als die
hohe Natur und liebt, was ihr den Raum zum Atmen gab, das
reife Kind ihres unerschlossenen Seins, Natur, als das Kind
ihrer Erkenntnis. Schonheit des Kindes ist ihre Sorge, ihr
Wille. - Auf die Schonheit des Spiegels, nicht auf die
Schonheit dessen, der sich spiegelt, kommt es an. Das ist die
Moral, gadbe es sie noch. Dem schénen Aufbau, der Rekreation
der Natur, wachst der Abbau der Unnatur der Gesellschaft
entgegen und bereitet das Ereignis der Nahe des Getrennten.

Der Mann, 1in seiner eigentlichen Bestimmung Gartner der
Schonheit, zusammen mit der Frau aus seinem wahren Sein
abgesprengt, entdeckt sich selbst im Spiegel der
Vergangenheit, entdeckt den verddeten Acker der Gesellschaft.

Vierte Phase: Don Alfonso

In Don Alfonso, "Mann des Friedens", intellektueller
Verfihrer, "der seine Handel bei Tisch ausgleicht", sind die
bewaffneten Gegensadtze seiner Vergangenheit, sind Moral und
Asthetik, Komtur und Don Giovanni, vereint. Moralische und
asthetische Vitalitat, jede Art von Draufgangertum ist, was es
als hochste Sublimation aus sich hervortrieb, von Reflexion
gebannt. Don Giovannis Nein zu seiner Vergangenheit, die sich
Alfonso zur Gegenwart verkOrpert, treibt in die Isolation, in
die Distanz zur Gesellschaft. Der Denker Alfonso sucht in der
Perversion der Gesellschaft seine eigene vitale Vergangenheit
zu legitimieren. Ferrando und Guiglielmo bestreiten "als
Albernheiten von Philosophen, als Torheiten des Alters", was
sie beweisen: das Postulat Alfonsos, die Blindheit der Liebe.
Ihnen und ihren Liebsten, kleinstes Kollektivmodell der
Gesellschaft, entreilt Alfonso die Probe seines Denkens, das
Kollektivgesetz des "Cosi fan tutte". Alfonso, der mit der
zweiten Entdeckung der Frau die trojanischen Kriege
liquidiert, die Patriarchen zur Abristung zwingt, sieht sich
einer Restwelt von sanften Moralisten, sieht sich einer
Gesellschaft von Konstanzen und Belmontes, Octavios und Annas,
einer Welt der selbstvergessen Liebenden gegeniber, in der der
Degen zum Requisit wird. Alfonso, Psychologe, Wissenschaftler

52



von Moral und Asthetik, der mit der Entheroisierung seiner
eigenen Vergangenheit die Desillusionierung der Gesellschaft
betreibt, 16st Tradition auf, raubt den Belmontes und
Octavios, melostrunken und weltvergessen im erotischen
Augenblick gefangen, den Rickbezug auf die Macht der Vater,
schneidet ihnen die Wurzeln zu ihrer Vergangenheit ab.
Alfonso, Regisseur seiner eigenen Liebeswissenschaft,
inszeniert im Marionettenspiel, wovon sein Denken lebt: die
Probe des vielstimmigen "Cosi fan tutte”.

Musik, den Vatern vorziugliches Medium, ins erotische Zentrum
vorzustoBen, wird Don Alfonso zum Instrument seiner eleganten
Provokation des "Cosi fan tutte". Musik, an der Grenze der
Stummheit, im Nein Don Giovannis verendlicht, wird Alfonso zum
rationalen, objekthaften Mittel der Verfihrung: sie wird dem
Verneiner seiner Vergangenheit zum Kdéder, mit dem er sich aus
seiner auf ihn gekommenen Vergangenheit den verlorenen Logos
aus dem See des Vergessenen fischt. Musik, im Schrei
verendlicht, gibt zurilck, was sie verzehrte: den artikulierten
Logos des Nein, der sich, abgesprengt von seiner vitalen,
primaren Tat in seiner Geschichte spiegelt. Das schlafende
Dornroschen erkennt er als das Zentrum seiner Geschichte.
Threm Schlaf gelten seine Aktionen. Don Alfonsos aktives
"Nein" ist "Noch-nicht des Ja".

Ferrando und Guiglielmo, die Verwandten Belmontes und
Octavios, kurz vor dem Ziel ihrer Winsche, pradestiniert fir
Alfonsos Erkenntnis, tragen in der entfalteten Fille ihrer
Musikalitat verborgen die zukinftige Todeserfahrung als
Schatten des gegenwartigen Zweifels. Mit dem Symbol des
Zweifels, mit der Wette, beginnt die Verschworung der Manner.
Die Manner, einst von Don Giovanni betrogen, muR nun Don
Alfonso in seine Weisheit einfihren. Aber seine Philosophie
erschopft sich nicht in trockenem Dozieren. Ferrando und
Guiglielmo erreichen nur dadurch die Hohe des
TagesbewulRtseins, dal sie Alfonso dazu besticht, eine Probe
aufs Exempel zu machen. Er verschreibt ihnen einen
Schnellkursus von 24 Stunden zur EinuUbung in die Perversion
der Geschichte. Wo mehrere Don Giovannis auf einmal auftreten,
WO sie sich organisieren und einer am anderen sich die
Illusion seines Selbstseins rauben mul, wo es zum eigentlichen
Inhalt der Oper wird, in einem System von Schuldigen einen
Partner mit dem Dasein des anderen zu bestrafen, wo mit der
Verdoppelung der tragischen Figuren die &aulerste
Desillusionierung eines falschen Daseins sich verbindet und
die allgemeine Perversion gezwungen ist, sich selbst zu
ironisieren, da muR der dramatische Vorwurf, der gegen "Cosi
fan tutte" erhoben wird, endgliltig fallen: der

spiegelbildliche Ablauf zweier Verfihrungsgeschichten macht
53



den eigentlichen Effekt der Sache aus. Die Erlebnisbreite, die
Mozart in seinen drei Opern: "Entfihrung aus dem Serail",
"Figaros Hochzeit" und "Don Giovanni" in den Gestalten
Belmonte, Bassa Selim, Cherubino und Don Giovanni vor uns
ausbreitet, wird nun in 24 Stunden von Guiglielmo und Ferrando
durchschritten. Zwei Belmontes, die eben ihr gezieltes Melos
zur Fulle ausgebildet haben, lassen sich die Latenz ihres
Zweifels, im musikalischen Selbstsein angelegt, wvon Don
Alfonso aktualisieren. In einem kurzen arrangierten Erlebnis
sollen sie am eigenen Leibe erfahren, was der Inhalt der Don
Alfonsoschen Philosophie und Lebenserfahrung ist.

Mit der Wette, dem Symbol des Zweifels, beginnt die
Verschworung der Manner unter der Regie Alfonsos. Zum System
der Perversion gehoren Herr und Knecht. Alfonso braucht, wie
Don Giovanni Leporello, fir sein Marionettenspiel den
Regieassistenten Despina. Leporello, paradigmatische
Dienerfigur, der vollendete Werber zwischen Moral und
Asthetik, zwischen dem outlaw und der Gesellschaft, kann
seinen Herrn nur in Alfonso finden, der die Antinomien in der
Erkenntnis, im intellektuellen Nein vereint. Wo Moral und
Asthetik sich aufldsen, wo mit dem Untergang Don Giovannis
offenbar wird, daR der alte Krieg unter den Patriarchen nicht
Kampf zweier Weltanschauungen, sondern die Vorform des offenen
Machtkampfes zwischen Mann und Frau ist, wo die Ideologie als
Mittler zwischen den Geschlechtern verbraucht ist, die Macht
ihre Sprache verliert, kann nur das Bekenntnis der Perversion
den Bann der schutzlos konfrontierten Gegner 1ld0sen. Dieses
Bekenntnis kann nur provoziert werden von dem "reinsten",
pervertiertesten Reprasentanten der Gesellschaft, von einer
Figur, die die hdéchste Macht genieBlt, weil sie, changierend
zwischen den Geschlechtern, nirgends sich engagiert. Nur
Leporello, nur der feminisierte Mann, der Uberldufer Despina,
kann die schlechthin ironische Existenz verkdrpern, die, dem
weiblichen Geschlecht verbunden und distanziert, das Programm
der weiblichen Perversion, das Programm des Nihilismus, 1in der
Arie "Schon ein Madchen mit 14 Jahren" preisgibt und das Tabu,
das Don Giovanni entdeckte, im Lager der Frau veroffentlicht.
Alfonso, der in seinem Spiel mit dem Ernst das Militar als das
einsetzt, was es unter den Vatern immer war: als Ausrede fir
Ausschweifung aller Art, wird von Despina sekundiert, die im
Hokuspokus mit Medicus und Notarius Institutionen verulkt,
die, von den Folgen der Ausschweifung zu heilen, dem
Patriarchen heilig sind. Mit der Wahrheit um das Wesen der
geschichtlichen Liebe wir die Wahrheit ihrer Organe gezeigt.

54



Die Ahnung von der Perversion der Geschlechter, Folge des
vitalen Austrags in Don Giovanni, will sich in Don Alfonso zum
Wissen erheben und erldsen. Als autonome Einzelexistenz sucht
er die Gemeinschaft. Er findet sie nur idber die Sozialisierung
seines BewuBtseins, er findet die Gemeinschaft nur im
vielstimmigen "Cosl fan tutte". Das Denken des Don Alfonso ist
ein Bedenken dessen, was er als Don Giovanni unbedacht immer
schon denkend tat. Darin besteht nun sein Kontakt zur Realitat
der Geschlechter, dabk er, ein intellektueller Verfihrer, an
ihr seine Liebesphilosophie erfolgreich bewahrt. In vulgarer
Vereinfachung kdénnte man sagen, Don Giovanni, der enthemmte
Patriarch, setzt im Alter als Don Alfonso sein Handwerk als
Kuppler fort. Lebte er als Don Giovanni noch wvital von der
Geschlechterperversion, so lebt er jetzt als Don Alfonso
intellektuell von ihr. Losgeldst von vitalem Weltbezug, mit
seiner schuldhaften Intellektualitat metaphysisch auf das
Nichts bezogen, ist der Blick der Don Alfonsoschen Philosophie
in die Welt gezwungen. Nichts anderes bleibt ihm zu tun ibrig
als die Verbreitung, Sozialisierung seiner Erkenntnis. Er mul
der Welt die Bestatigung seiner Philosophie entreiBen, er
braucht von der Welt die exerzierte Antwort des "Cosi fan
tutte". Erst diese Antwort erldst ihn aus seiner Autonomie,
und so bildet sich in der Beziehung von Don Alfonso,
Guiglielmo und Ferrando eine esoterisch-wissende und in die
Perversion der Geschichte eingeweihte Mannerwelt aus, die erst
in der Zauberflote zu ihrer aubBerst denkbaren Sublimation
gefihrt wird. Ohne das Werk der Sozialisierung seiner
Philosophie bliebe Don Alfonsos Schicksal ein totaler
Weltpessimismus. Der Schmerz des "Cosl fan tutte" schlagt in
das Lachen der Erleichterung um und o0ffnet durch erneute
Verzweiflung hindurch Alfonso die Zukunft. Don Alfonso
verfihrt seine mannliche Umwelt zu seiner eigenen
Vergangenheit. Er ist bereit, sein Don Giovanni-Dasein als das
heroisch Besondere preiszugeben, es als das zu sehen, was es
ist: das Kollektive. Indem er seiner Umwelt die gleiche
Erfahrung verschreibt, 10st er sie aus dem blinden
Gebundensein ins kollektive Gesetz zur HoOhe ihrer
Individualitat.

Um sich seiner Umwelt zu nahen, bedient sich Don Alfonso des
musikalischen Mediums, das er aber nicht, wie seine Umwelt, in
seinsvergessener Melostrunkenheit handhabt: ihm wird die Musik
selbst zu einer Funktion intellektuellen Machtstrebens, die
von der Prioritat des Denkens gesteuert ist. So kommt in Don
Alfonso die Psychologie, von einem Don Giovanni in
instinktiver Perfektion gelebt, als intellektuelle Macht zu

sich selbst und gewinnt die Potenz intellektueller Verfuhrung.
55



Der musikalisch-erotische NarziBmus eines Don Giovanni sieht
sich vom intellektuellen NarziRmus eines Alfonso abgeldst, um
im humanistischen NarziBmus eines Titus und eines Sarastro
sich zu vollenden. War Don Giovanni in seiner erotisch-
musikalischen Sinnlichkeit, in seinem erotischen NarziRmus nur
der Frau plausibel, so ist nun Alfonso als intellektueller
NarziBl beiden Geschlechtern eine neutrale Instanz. Vital steht
Alfonso auBer jeder Konkurrenz. Leporello war als Diener Don
Giovannis die zwischen Moral und Asthetik schwankende
Existenz. Sie versuchte, beide in fortwadhrender Balance zu
halten und gab damit ihre Moglichkeit zur Selbsterfahrung
preis. Wo der Verfihrer Don Alfonso sich zum Anti, zur
Gegenwelt der konventionellen Liebeswirklichkeit macht, dort
bedarf die Antinomie dieser Welt, dort bedirfen mannliches und
weibliches Machtstreben der vermittelnden und distanzierenden
Instanz. Despinetta faRt beide Antinomien in sich zusammen.
Sie ist der weibliche Leporello in "Cosi fan tutte". Sie
versucht, genau wie Leporello, mit dem Leiden an der
Wirklichkeit fertig zu werden, indem sie die Antinomien der
Wirklichkeit in sich selbst in kleinsten Ausschlagen zum
Austrag bringt und so zu bandigen versucht. Ihr, als einem
Zwischentrager zwischen mannlicher und weiblicher Welt,
verbindet sich Don Alfonso nicht anders, wie es Don Giovanni
bei Leporello tat: durch Bestechung. Folgerichtig wird
Despina, die die Antinomien und damit das schicksalhaft
Schwere der birgerlichen Existenz in sich aufldst, zur
ironischen Verulkung der hochsten birgerlichen Berufsstande.
Wo sich in der Relativierung aller Werte jeder Schmerz
auflost, wird sowohl der Medikus als Versdohner der Antinomien
entdeckt und verendlicht, genau wie der Notar zum negativen
ironischen Klischee auf den Ernst der Konvention wird. Der
nichtigen Vermittlung der Antinomien in der Gestalt der
Despinetta wird die ganze Wirklichkeit zu einem einzigen
Maskenspiel. Wieder zeigt es sich, daB die hochste Gestalt
innerhalb der geschichtlichen Wirklichkeit an die nichtige,
unfreie, aus sich selbst erstorbene Existenz gebunden ist.
Osmin, Barbarina, Leporello, Despinetta und ihr Bezogensein
auf Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso zeigen,
wie in der Schuld die hochste Existenz noch an ihren
geringsten Widerpart gebunden ist.

Die Mannerwelt, auf die sich Don Alfonso in der Oper "Cosi fan
tutte" zu beziehen vermag, ist durch ihre primare
Melosbeseelung fir ein Don Giovanni-Dasein pradisponiert. In
ihnen vermag Don Alfonso seine eigene Vergangenheit noch
einmal zu aktualisieren, zu genielen. Was von der "Entfihrung
aus dem Serail" bis zu Don Giovanni noch eigenes Leben hatte,
was unentwertet dramatisches Geschehen war, das wird in "Cosi"

56



zu einem Marionettenspiel, dessen Faden Alfonso, Magier der
Liebe, in Handen halt. Der Erstling der geschichtlichen
Wirklichkeit lebt das dramatische Muster vor, um spater seiner
Nachfolgerschaft Lehrmeister zu sein. GroBe Lebensdramatik
wird so, wo sie sich sozialisiert, zum Gegenstand eines
24stindigen Unterrichtes. Wo mehrere Don Giovannis auf einmal
auftreten und sich einer am anderen die Illusion seines
Selbstseins rauben muB; wo es zum eigentlichen Inhalt der Oper
wird, in einem System von Schuldigen einen Partner mit dem
Dasein des anderen zu bestrafen; wo mit der Verdoppelung der
tragischen Figuren die aduBerste Desillusionierung eines
falschen Daseins sich verbindet und die allgemeine Perversion
gezwungen ist, sich selbst zu ironisieren, da muB der
dramaturgische Vorwurf, der gegen Cosl fan tutte erhoben wird,
endgiltig fallen: der spiegelbildliche Ablauf zweier
Verfihrungsgeschichten macht den eigentlichen Effekt der Sache
aus. Ein Verfihrer ist, weil seine Verfihrung auf dem Boden
des anderen geschieht, diesem andern im Weg. Die
Erlebnisbreite, die Mozart in seinen drei Opern Entfihrung,
Figaros Hochzeit und Don Giovanni in den Gestalten Belmonte,
Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni vor uns ausbreitet, wird
nun in 24 Stunden von Guiglielmo und Ferrando durchschritten.
Zwel Belmontes, die eben ihr gezieltes Melos zur Fille
ausgebildet haben, lassen sich von Don Giovanni die Latenz
ihres Zweifels, im musikalischen Selbstsein angelegt, wvon Don
Alfonso aktualisieren. Don Alfonso kann es nicht mit ansehen,
daB die jungen Leute wie Narren durchs Leben gehen.

In einem kurzen arrangierten Erleben sollen sie am eigenen
Leibe erfahren, was der Inhalt der Don Alfonsoschen
Philosophie und Lebenserfahrung ist. Die Fatalitat des Don
Alfonsoschen Denkens, Zeichen seiner vitalen Lebensohnmacht,
zeigt sich dabei in reinster Gestalt: namlich in einer
herrscherlichen Liebenswiirdigkeit, die, mag sie auch da und
dort damonische Ziuge annehmen, nicht die Verachtung und das
Verderben des Partners, sondern dessen Aufklarung zum Ziel
hat. In dieser Gelassenheit, in dieser Freundlichkeit Partner
zU gewinnen, das ist das Ziel der Don Alfonsoschen Padagogik.
Die Manner, einst von Don Giovanni allesamt betrogen, mul nun
Don Alfonso, nachdem er als Don Giovanni seine Erfahrungen mit
der Frau zum vollkommenen AbschluR gebracht hat, in seine
eigene Weisheit einfihren. Aber seine Philosophie erschopft
sich nicht in trockenem Dozieren. Die Manner erreichen nur
dadurch die Hohe des TagesbewuBtseins, dal sie Alfonso dazu
besticht, eine Probe aufs Exempel zu machen. So verschreibt er
ihnen einen Schnellkursus von 24 Stunden zur Eintbung in die
Perversion der Geschichte und leistet damit einen realen Akt
der Wiedergutmachung. Dem mannlichen Erkenntniskollektiv steht

57



eine streitbare Damenwelt gegeniber, deren Mitglieder sich in
den gemeinsamen Schmollwinkel zuriickziehen, sobald es bekannt
wird, daR ihre Liebe blind ist und auf austauschbare mannliche
Objekte, nicht auf Personen zielt - und daB sie in der
Schmeichelei sich selbst, nicht aber den Partner suchen. In
groteskem Rickgriff auf ihr im Dunkeln schlummerndes
Amazonendasein schleudern sie den Speer der Selbstverteidigung
in das Lager jener Manner, die, zumindest was Alfonso
betrifft, in geschichtelang wahrender Ubung des Angriffs und
damit der Erneuerung des ewig alten Spiels mide geworden sind.

Die Tatigkeit eines Don Alfonso darf man sich nun nicht als
ein bloR soziales Liebeswerk vorstellen, das der fremden
BewuRtseinsbildung dient. Don Alfonso ist zu dieser
Sozialisierung gezwungen, um sich seine Anwesenheit in der
Welt plausibel zu machen, sie zu motivieren und zu
aktualisieren. Don Alfonso geht es um die Aufhebung, die
Ironisierung und Desillusionierung der Macht. Wahrend er seine
Umwelt zum vitalen Nachvollzug seiner eigenen Erfahrung
anleitet, und zum Zwecke dieser Anleitung selbst noch Macht
ausibt, richtet er seine Aktionen in konsequenter Haltung
gegen sich selbst. In ihm parodiert sich die Macht. So
verwandelt sich in Don Alfonso die boshafte Ironie des
Bestatigtseins, die diabolische Lust, die fatale
Selbsterfahrung im Partner wiederzuerkennen, schlieBlich in
die sokratische Ironie der Befreiung. Aber auch diese
psychologisch padagogische Aufgabe des Don Alfonso ist
zeitlich begrenzt. In 24 Stunden, solange lauft die Wette, mul
das Spiel beendet sein. In dieser knapp bemessenen Frist mul
Don Alfonso seiner Umwelt gezeigt haben, wie es um Macht und
Liebe steht. Dann tritt sein BewuBtsein, das mit der
Entschleierung der patriarchalischen Illusion, die an der
eingebildeten Treue der Frau ein letztes Objekt sich schuf, in
eine erneute Verwandlung ein. Wo sich die psychologische
Vernunft als letztes Substrat der Macht, auf den Kern der
geschichtlichen Wirklichkeit bezogen, vollendet, da wachst sie
Uber sich hinaus zur Liebe hin. So bekennt sich Don Alfonso am
SchluB der Oper schuldig um der Weisheit willen. "Ja, ich hab
FEuch hintergangen, doch zum Vorteil Eurer Freunde, Weisheit
sollten sie erlangen, und Ihr habt sie klug gemacht, gebt die
Hande, seid versohnet, schnell umarmt Euch, seid vernunftig,
lachen werdet Ihr dann kinftig und ich selber lache mit." So
10st sich mit der intellektuellen Erfillung der Macht die
Ironie selbst mit auf. Doch die narziBtische Liebe, mit der
Don Alfonso seinen Partnern am SchluBl der Oper verbunden ist,
entbehrt die Dauer. Denn der Zweck, auch wenn er padagogisch-
psychologisch bestimmt ist, verunstaltet die Liebe. So
verliert Don Alfonso, wahrend er die Wette gewinnt, mit der

58



Erfillung seiner Macht die Objekte seiner Umwelt. Nicht mehr
vermochte seine Umwelt ihm zu leisten als die Bestatigung
seines autonomen Selbstseins. Don Alfonso verliert mit dem
Triumph der Erkenntnis in der gewonnenen Wette. Indem Don
Alfonso sich als Kuppler zeigt, offnet er die Hermetik seiner
Macht. Seine Ironie Uberwindet die Gefangenschaft im
Fatalismus, um in eine augenblickhafte Spannungslosigkeit zu
miinden, deren Heiterkeit von der kollektiven Gleichheit und
ihrer Verzweiflung abgeldst wird. In der Perversion der
Partner liebt Alfonso die eigene, bestatigte Erkenntnis. Am
Ende der Oper erfillt sich so der intellektuelle NarziBmus und
geleitet in eine Zukunft, die nicht mehr von der "Vorstellung"
bestimmt ist. Das Sich-selbst-Entgleiten in der Angst des
Nichts, das dem Schicksal-Anheimfallen, wo der eigene Wille
versagt, weil er sich erfillt, befdrdert Don Alfonso in die
Welt des Titus.®

5. Phase: Titus’

Titus und Berenice, beide als Donna Elvira und als Don Alfonso
gereinigt von den autonomen Mechanismen und Strebungen der
Macht, finden in Rom ein kurzes Liebesglick. Gleich zu Beginn
der Oper berichtet uns Annius dariber. Vitellia ironisch,
"verliere ja keine Zeit, Du weilt, wie Titus die Zeit fir
Berenice braucht." Annius: "Halt ein, mit Unrecht schmahst Du
unseren Herrn. Wie Uber seine Volker herrscht Titus iber sich
selbst. HOoret mich an: er selbst verwies Berenice wieder aus
Rom." Vitellia und Sextus: "Was sagst Du?" Annius: "Ich sah
den feierlichen Abschied. Kaum hatte ich's geglaubt, kein
hartes Wort der Scheidenden, so zartlich hat man niemals sie
gesehen. Sie schied, doch schied sie angebetet, sie fihlte,
daB ihr Freund nicht weniger 1litt als sie. Und alle sahen, dal
der kaiserliche Held den Liebenden nur mihsam Uberwand. Er
siegt kampfend, ungebeugt, doch unruh'vollen Herzens." Was
Berenice in Rom vergonnt ist, das ist die Erneuerung ihres
Lebens durch die Hoffnung. Titus kann ihr nicht ganz
angehoren, denn sein "unruh'volles Herz" mahnt ihn seiner

6 Hier endet die im Gesprach {iberarbeitete "Gelsenkirchen-Fassung" (Anmerkg. d. Chr.)

7 Niklahs Sianftleins uniiberarbeitetes Tonband-Diktat; sogen. "Gelsenkirchen-Fassung"
(Anmerkg. d. Chr.)

59



kaiserlichen Pflichten.

Einem Don Alfonso, der die Macht vo6llig idberwand und damit die
neutrale, affektlose HOhe des historischen Bewultseins
erlangt, laBt das Schicksal in gerader Wechselwirkung ein
Herrscheramt zufallen, das er, durch Erfahrung immun gegen die
Lockungen der Welt, als Titus zu erfillen vermag. Ohne seinen
Willen fallt ihm nun zu, was er nicht mehr sich erstrebte,
namlich die Herrschaft als Moglichkeit zur Macht in ihrer
reinsten und hdéchsten Gestalt. Obwohl ihm seine Umwelt
kompakte Anladsse gibt, mit ihr ins Gericht zu gehen, seine
Macht an ihr zu zeigen, Rache zu uben, laBt er bei allen
Gelegenheiten seine Machtmittel uneingesetzt. Wahrend die
Leidenschaften um ihn herum toben, ringt er sich, von Verzicht
zu Verzicht aufsteigend, zu immer reinerer Herrschaft durch.
Thm ist es aufgetragen, als Herrscher seinem Volke jenen
Spielraum zu schaffen, den er sich in seinen vorausgegangenen
Verkdrperungen, scheinbar auBerhalb des Gesetzes stehend, um
seiner Selbsterfahrung willen, nehmen muRte. Durch Anschauung
wissend geworden, weil er die Stationen des Irrtums in sich
selbst zurickgelegt hat, vermag er die BewublBtwerdung der
geschichtlichen Perversion auf breiter sozialer Basis
einzuleiten. Seine letzte Bindung an die geschichtliche
Wirklichkeit ist das Wohl des Volkes. Um seinetwillen muB er
auf die Geliebte verzichten. Aus dieser Bindung befreit er
sich, 16st er sich los in der Aktion der Wiedergutmachung.
Wahrend er, der frei ist von jeder ideologischen Bindung, die
Macht in Handen halt, richtet sich das Volk an der Kraft
seiner reinen Humanitas. Indem er der Neigung seines reinen
Herzens zu ihrem Recht verhilft, sie gegen den aduReren
Augenschein der Gewalt und der Brutalitat bestatigt, wandert
er, eine Vorstufe der Prifungen in der "Zauberfldte", von
Verzicht zu Verzicht. Was er anderen um ihrer Selbsterfahrung
willen gewahrt und verschafft, das ist gerade ihm, der in der
Bewahrung der Liebe steht, verboten. Die Liebe zu Berenice,
von der Prioritat seiner herrscherlichen Aufgabe zur
flichtigen Episode verdrangt, ist ihm VerheiRung einer
Zzukunft, die ihm die Autonomie seiner einsamen Herrschaft zu
ertragen moglich macht.

Nicht eher wird er, in der Liebe bewdhrt, rein der Frau
begegnen, als bis er seine Aufgabe am historischen ProzeRl zur
Ganze erfiullt hat. Er erfillt diese Aufgabe, indem er sich
durch Machtverzicht zum Vorbild fir alle jene macht, die in
blinder Machtgier rasen, sich an Titus richten und erfahren.
Mehrfach bereitet sich im Operngeschehen das Grundproblem der
Zauberflote vor. Vitellia, langst schon gescheitert in ihrer
matriarchalischen Vormachtstellung, sucht ihre Autonomie in

der Macht des Mannes zu genieRBen. Wo ihr dieser GenuB versagt
60



wird, dort gibt sie ihre Krankheit ein letztes Mal und mit
einer allen sichtbaren Deutlichkeit preis. Vitellia verkauft
sich als Frau an Sextus flur dessen Bereitschaft, Titus zu
toten, den sie nicht erreicht. An der aktiven Liebe des Titus,
die sich bis zum briderlichen Streben nach liebender
Vergegenwartigung der nebenmenschlichen Seelenlage erhebt, und
die auch durch die dunklen Anschlage Vitellias nicht sich zur
rachenden Gewaltanwendung verfihren 1laRt, an diesem Manne und
seiner Haltung zeichnet sich die Mechanik der Macht und der
Eifersucht besonders deutlich ab.

Der Senat bietet Titus an, ihn um seiner Verdienste willen
nicht nur wie einen Vater, sondern wie einen Gott zu ehren,
ihm einen Tempel zu bauen zu seiner Anbetung. Den Herrscher
mit den Attributen der unsichtbaren Gottheit auszuzeichnen: in
der Gestalt dieses Antrages spielt die Macht ihre letzte Karte
gegen Titus aus. Es drickt sich darin das kollektive Streben
der Schuldigen aus, sich in einem sichtbaren Gegenstand der
allgemeinen Anbetung passiv zu erldsen. Wirde Titus auf diesen
Antrag eingehen, er wirde sich dadurch zum Fetisch einer
allgemeinen Fremderldsung erniedrigen. Titus wurde in die
Mechanik der Macht zurickgezogen, statt in verantwortlich-
persdénlichem Selbstsein die endgiiltige Uberwindung der Macht,
den Durchbruch in eine mythisch-heile Welt vorzubereiten.
Titus dankt fur die Liebe des Volkes und des Senats. Er will
sich den Namen, Vater des Vaterlandes zu sein, erwerben. Dazu,
sagt er, seien die Gotter ihm Vorbild. Doch frevelhafter Wahn
ist es, wenn ein Sterblicher sich gleichzustellen wagt. Die
Gaben fir den Tempelbau weist er jedoch nicht zurick, sondern
weiht sie anderer Bestimmung: dem Wohl des Volkes. Diese
entschiedene Haltung gegenlber der aduRersten Versuchung, deren
die Macht fahig ist, resultiert aus einer abgeschlossenen
Lebenserfahrung der Psychologie der Macht. In Titus tritt die
soziale Aufgabe des Daseins erstmals als reine Humanitas, also
ohne Nebenabsichten, auf. An dieser Herrschaft gleiten die
Anschlage der Macht, sowohl die sentimentalen, die sich in der
Vergotzungstendenz aulBern, als auch die barbarischen, die nach
Titus' Leben trachten, wirkungslos ab und richten sich gegen
den Trager selbst. In diesem Zwang zur Selbstfindung, zur
persdonlichen Verantwortlichkeit aber erweist sich eine humane
Existenz, die alle subjektiv bestimmten Wunschbilder in sich
Uberwunden und damit die sprunghafte Dialektik der
MachtauBerung in sich geschlichtet hat.

Indessen erfullt sich das Menschsein nicht in dieser
Humanitat, deren Blick noch in die geschichtliche Wirklichkeit
gebannt ist. Die Liebe in einer allgemein herrscherlichen
Humanitas ist noch nicht vollig frei von Zwecken. In ihr

spielt ein Wiedergutmachungszwang, eine unbewulRte Padagogik,
61



die nicht mehr als moralische Forderung den Partner, sondern
die sich selber als gereinigte, fraglos sichere Liebe sucht.
Wo sich das BewuBtsein als Liebe findet, dort sinkt eine
Objektwelt, die noch Gefahrt dieser Selbstfindung war, zurick.
Das gelauterte Ich tritt in eine Daseinssphdre ein, darin ihm
die geschichtliche Wirklichkeit nicht mehr in differenziert-
realer VerkoOrperung, sondern in mythischer Symbolgestalt
erscheint.

Titus Geist 10st sich los von seiner empirischen Welt. In
felsiger Gegend kommt er als Tamino zu sich selbst. Und nun
verwandelt sich ihm der Inhalt der geschichtlichen
Wirklichkeit zum mythischen Gleichnis.

6. Phase: Tamino

Auch hier, in dieser fir einen Kinstler verzweifelten Lage, wo
die empirische Objektwelt einschlieBlich der realen
Psychologie der Geschlechterperversion aufgebraucht und
aufgearbeitet ist, bleibt Mozart Realist. Das Prinzip, von dem
sich Tamino, verirrt in felsiger Gegend, verfolgt sieht, und
das sich perlippe-perlappe in die Welt der drei Damen
verwandelt - das Prinzip, dem die Autonomie der Geschichte,
die Perversion der Geschichte selbst aufruht, mul, wenn es das
Rettende geben soll, dem Manne zum Gegenstand des Heiles und
der Plausibilitidt sich wandeln.®

Tamino hat sich verirrt in einer ihm fremden Landschaft. In
felsiger Gegend sieht er sich von der Schlange verfolgt. Er
sieht sich dem Symbol einer metaphysischen Realitat
konfrontiert, deren Verfihrung das Weib erlag. Tamino, der die
Macht, das Resultat der Verfihrung, in schmerzlichem
Welterleben iberwand und sich die Strukturen der Macht, die
Psychologie der Versuchung in ihrem, innersten Kern einsichtig
gemacht hat, begegnet nun dem zentralen verursachenden Prinzip
der geschichtlichen Perversion. Es ist die Schlange. Tamino
hat zwar die weibliche Macht, Resultat der Verfihrung,
Uberwunden, die Begegnung mit der Schlange, der VerkoOrperung
des Versuchers selbst, vermag er nicht standzuhalten. Das

8 Um die in spéatere "Blicher" eingegangene Auseinandersetzung mit Mozarts Opernwerk

nicht unndétig zu problematisieren und durch Vorgriffe zu belasten, blieb die "Sechste",
die Zauberfldote behandelnde "Phase'", "Tamino", im Buch 2.2. zundchst beiseite.

62



Entsetzen treibt ihn zur Flucht. Auf seine Hilferufe hin
erscheinen die drei Damen der Konigin der Nacht und wenden,
verzweifelt dariber, daBl ein Mann, einziges Instrument ihrer
Verfihrungsaktionen, in die Gewalt der Schlange kommen soll,
den Speer der Versuchung gegen das Prinzip, dem sie die eigene
Macht verdanken. Wo die Verfilhrte sich entdeckt sieht, wo das
Geheimnis der weiblichen Macht sich dem ersten reinen Manne
entschleiert, dort sagt sie sich von ihrem Veranlasser, vom
Verfihrer los. So ist das erste, was in diesem vielleicht
eigentimlichsten aller Operntextbiicher geschieht, daB sich der
Hal der verfihrten Frau, wo sie sich vom Manne als die
Verfilhrte entdeckt sieht, gegen den Verfihrer, gegen Satan,
richtet. Indem sich die Damen der Grundlage ihres eigenen
Machtgefiiges entledigen, verwandeln sie sich fir Tamino zu
seinen Retterinnen. Sie toten die Schlange, ihre eigene
Lebensgrundlage, um den Jingling in den Bann ihrer Macht zu
ziehen. Diese Befriedigung im Gefihl der Macht 1laBt uns die
Damen wider Erwarten als manierliche Wesen erscheinen. Im
Wesentlichen bleiben sie freundlich und heiter bis zur
Verabschiedung Papagenos und Taminos, weil sich mit dem Leben
des holden Jinglings ihre Hoffnung auf Festigung und volle
Rickgewinnung ihrer Macht verbindet. Dennoch bleibt uns auch
in diesen ersten Szenen das wahre Wesen der Damen nicht
verborgen; der Konkurrenz der Macht hat es Tamino zu danken,
daB er vor der Zudringlichkeit der Damen verschont bleibt.
Gerne wirde jede der drei Damen sich von Tamino ihre frauliche
Macht bestatigen lassen, aber wo das Prinzip der Versuchung
zur allgemeinen und gleichgewichtigen Anwendung kommt, muB es
sich selbst zur Askese zwingen. So darf denn keine der drei
Damen zur Bewachung Taminos bei ihm zurickbleiben, weil jede
ihn in die Hande der Rivalin fallen sieht.

Papageno nahert sich dem von seiner Ohnmacht erwachenden
Tamino. Er erzahlt von der wunderbar sternflammenden Konigin,
die je gesehen zu haben, sich kein Sterblicher rihmen kann.
Tamino ist der erste, der sie sehen wird, denn er hat durch
lickenlose Erfahrung ihr Geheimnis gebrochen. Sein Vater,
erinnert sich jetzt Tamino, habe ihm oft von jener nachtlichen
Konigin erzahlt, und das verwundert nicht, wenn man sich
Taminos Vorleben erinnert. Seine Vorvater, seine eigene
Vergangenheit, hatten es mit nichts anderem als mit dem
Prinzip der sternflammenden Konigin zu tun. Es ist
bedauerlich, daB bei der Auffihrung der "Zauberflote" solch
bedeutende Reminiszenzen auf das Vorleben Taminos beiseite
bleiben. Die drei Damen kehren zurick und bestrafen Papagenos
Lige, er habe die Schlange getdotet, dadurch, daR sie ihm ein
SchloB vor den Mund hadngen. Diese Fahigkeit der Damen,
moralisch zu handeln, gibt immer wieder Anlal, Schikaneder des

63



vollkommenen Widerspruchs zu zeihen. Die drei Damen sagen sich
um der Errettung Taminos willen, indem sie ihre eigene Macht
weiter genieRen, von der negativen Transzendenz der
menschlichen Geschichte, von der Schlange los. Papageno, der
so naturverbunden lebt, daR er der Verfihrung als einem
intellektuellen Phanomen noch nicht zu unterliegen vermag,
erscheint uns als ein rechtes GroBmaul, wenn er behauptet, die
Schlange, von deren Wesen er so wenig Ahnung hat, wie von der
Konigin der Nacht, selbst umgebracht zu haben. In seinem Munde
verwandelt sich das mythische Sein der Schlange zu einem
bloBen naturhaften Objektsein, das sich in seiner
Gefahrlichkeit allenfalls auf die physische Existenz des
Menschen richten kann. Das Ereignis der Schlange wird so durch
seine Luge verharmlost, gleichzeitig dient die Harmlosigkeit
dieser Lige den Damen als das Instrument, Tamino nicht nur als
seine Retter, sondern auch im Lichte moralischer
Vollkommenheit zu erscheinen.

Die "Zauberfldote" handelt nicht mehr in einer Welt, wo das
Leben zwischen Mann und Frau bunt durcheinander spielt, und wo
der Preis der Macht, die Isolation, noch verborgen ist. Jetzt
haben sich die Parteien der Geschichte, haben sich Mann und
Frau in zwel Lager rein voneinander getrennt. Das Wesen der
Macht ist im BewuRtsein des Mannes reflektiert und zu sich
selbst gekommen. Nicht mehr wie in Don Giovanni, Cosi fan
tutte und selbst in Titus kampft die Frau um die Rickgewinnung
ihres mannlichen Objektes, das sie freilich lange Zeit nur
noch um den Preis besitzen dirfte, daB sie ihm, dem Manne, die
Illusion 1lieB, selbst sein Objekt zu sein. Nun geht es der
Frau darum, das autonome Selbstsein, wenn auch in isoliertem
Widerstand zu erhalten. Sarastro, der Fihrer der eingeweihten
priesterlichen Mannerwelt, raubte in Pamina das reinste und
gelautertste Mitglied aus dem Reich der Konigin der Nacht.
Dieser Raub gefahrdet die Geschlossenheit des weiblichen
Machtstrebens. Tamino, der als einziger Vertreter der
mannlichen Welt eine Stufe der Reinigung und Lauterung
erreicht hat, daB ihm darin das innerste Wesen der weiblichen
Perversion, die innerste metaphysische Mechanik einsichtig
wird, dieser Tamino ist allein deshalb dazu befahigt, das
spontane Vertrauen der Damen zu gewinnen, weil er in seiner
weltoffenen, neutralen Reinheit die moralische Aversion der
Damen und damit ihr MiBtrauen, ihre Abwehr nicht zu wecken
vermag. So erteilt ihm die Konigin der Nacht den Auftrag,
Pamina ins Reich der Mutter zurickzuholen. Am Bildnis Paminas,
am Antlitz eines Madchens, das gleich ihm sich idber alle
Stufen der Leidenschaft bis zur bedingungslosen Sehnsucht nach
reiner Liebe gelautert hat, gewinnt sein Leben den ersten
aktiven Antrieb. Erfillt Tamino den Auftrag der Koénigin, soll

64



Pamina der Lohn fir seine Tat sein.

Der siebenfache Sonnenkreis, Symbol fir Weisheit und
Wahrhaftigkeit, befindet sich im Besitz der priesterlichen
Eingeweihten. Eingeweiht sein bedeutet hier: BewuBtsein haben
von der Perversion der Geschichte, Kenntnis haben vom Wesen
der Macht. So ist die Welt des Sarastro keine freundliche und
frohliche und eine im eigentlichen Sinn erldste Welt, weil sie
auf ein Anti, auf die feindliche Welt der Frau bezogen bleibt,
und weil sie die Liebe nicht in realem Miteinander zwischen
Mann und Frau, sondern nach einem moralischen Grundsatz als
die Liebe an sich zu leben gezwungen ist. Das padagogisch-
soziale Element der Eingeweihten und ihrer Fihrerschaft tritt
uns Uberall in der Oper, sowohl literarisch als musikalisch
entgegen. Uberall, angefangen von dem groBen Rezitativ
zwischen Priester und Tamino bis hin zu den liedhaften Arien
Sarastros, begegnet uns die gleiche humanitare Geste der
GroBmut. Im Lichte des siebenfachen Sonnenkreises leben die
Eingeweihten ihrer Erkenntnis. Ihre Erkenntnis ist Liebe,
Verzeihung, Wohltat. Diese Erkenntnis ist diktiert aus der
herrschenden Antinomie der Geschlechter, iUber die sich der
Mann in einsam-esoterischem An-sich-sein der Liebe erhoben
hat. Schon in Cosi fan tutte ist, wenn auch in vulgarem
Anfangsstadium, dieses BewuRtsein vorbereitet. Man gdnne den
Gestalten Don Alfonso, Guglielmo und Ferrando hinreichende
Zeit, an ihrer Situation zu leiden und zu reifen, so gelangt
man schlieRlich zu jener sublim-esoterischen
Mannergemeinschaft der Zauberfldte. Sobald sich diese
Gemeinschaft in ihrer inneren Struktur abgeklart hat, sobald
ihre Mitglieder die Tiefe der geschichtlichen Wirklichkeit
erfaBt und sich ihrer Stellung untereinander und im Hinblick
auf die weibliche Gegenwelt bewullt geworden sind, sobald das
geschichtliche Material v©6llig in Erkenntnis umgesetzt ist,
verwandelt sich, was bisher distanzierendes Anti war, 1in einen
padagogischen Impuls. Auf nichts anderes vermag sich dieser zu
richten, als auf jenes Weib, dem, durch Erfahrung am meisten
gereinigt und gelautert, ein ernsthafter Regrel in die Macht
unmoglich ist. Die Padagogik der Manner verwandelt sich in
tatiges Handeln: Sarastro bedient sich um der Erziehung willen
der Macht: Pamina wird der Konigin geraubt.

Es ist die Meinung der Eingeweihten, Pamina solle fir eine Ehe
mit Sarastro vorbereitet werden. Jedoch zeigt es sich bald,
daB Sarastro noch nicht jene Mannesgestalt ist, in der das
BewuBtsein von Welt und Geschichte tUber alle Stufen der
Perversion hinweg zur erneuten Naivitat gefunden hat. Nur ein
Mann wie Tamino, der als Titus schon die Stufe der reinen auf
einen letzten Zweck hin geordneten Humanitas erreicht und

Uberstiegen hat, der mit der Liebe an sich auch die letzte
65



distanzierende Moral Uberwand, ist der Begegnung mit Pamina
wirdig und fahig. Weil er noch die moralisch tingierte
Weisheit in sich Uberwand, begegnet er in der Schlange der
wirkenden Ursache aller Verfihrung und Machtentfaltung. Um der
Illusion weiterer Macht willen provoziert er die Damen, sich
von der Schlange loszusagen.

Wo die Damen um des Junglings willen die Schlange toten, sich
von der Kraftquelle ihrer eigenen Machtentfaltung abldsen,
mussen sie, indem sie ihr ganzes Vertrauen in den Jungling
Tamino setzen, diesen zu ihrem neuen Erldsungsmechanismus,
diesen zum Blirgen weiteren Machtgenusses machen. Mag dieses
Vertrauen, wo Tamino seine Aufgabe spater nicht im Sinne der
Damen erfillt, in grenzenlosen HaB umschlagen: im Augenblick
versieht ihn die Koénigin mit allen ihr verbliebenen
Machtmitteln. Papageno, der sich kraft seiner sinnlich-
naturhaften Unverdorbenheit und Unreflektiertheit ohne Gefahr
fir sein Seelenheil im Reich der Damen aufhalt, wird dem
Tamino als Begleiter an die Seite gegeben. Glockenspiel und
Flote, letzte Besitztimer der Konigin, sollen beide beschiitzen
und sie das Abenteuer, die Rickgewinnung Paminas, glicklich
bestehen lassen.

Wie ist es zu verstehen, dal die Zauberinstrumente Flote und
Glockenspiel sich im Besitz der Konigin befinden? Gebot der
Mann im Laufe seiner Geschichte, von einigen besonders
gelagerten seelischen Situationen, etwa die des Selim Bassa
abgesehen, nicht immer schon idber die Musik? Als eines
zauberhaften Instrumentes der Verfihrung im Melos eines Don
Giovanni erfahrt sich die selbstvergessene, ins Gespinst der
Macht verlorene Frau auf wunderbare Weise in ihrer Musikalitat
und gibt sich dem Manne ganz hin. Im Medium dieses Melos
erlebt der Mann die Verzweiflung Uber diese Art der weiblichen
Hingabe. Der mannlichen, melosseligen Huldigung an die Frau
ergab sie sich widerstandslos, weil sie sich selbst darin in
ihrem Wesen erkannte. Der Mann hatte, um der Macht willen,
eine musikalische Ebene ausgebildet, mit deren Hilfe er uber
die Frau gebot. Ihrer, der Frau, latenten seelischen
Disposition entlehnte der Mann, was er an musikalischen
Mitteln bendtigte, um sie zu seinem Objekt zu machen. Auf
diesem Wege der mannlichen Machtentfaltung mulRte sich die
weibliche Urmusikalitat im Manne auf eine Weise
spiegelbildlich ausbilden, wie sich zuvor schon der durch die
Gestalt der Frau gestiftete Naturwert und ihr Logos als die
Idee des Seienden entfaltet hatte. Was der Mann bisher der
Frau an musikalischen Werten ablauschte, blieb sekundar auf
die Beherrschung der Frau bezogen. Musik blieb Mittel des
Machtstrebens, sie blieb der Psychologie subordiniert. In

dieser Selbstentfremdung und in der allgemeinen Perversion
66



muBte auch sie vom Stigma der Zwecke gezeichnet sein, konnte
die Musik nicht zu sich selbst kommen.

Die Frau als Trager dieser zauberhaften Wirklichkeit, als
Trager der musikalischen Wertwelt, wird entdeckt, sobald sich
die mannlichen Logos- und Melosbestande als ins
transzendentale Nichts gebaute, spiegelbildliche
Entsprechungen weiblichen Urseins zu reflektieren beginnen.
Die vollkommene Ohnmacht der Frau, die mit dem vollkommenen
Erloschen jeder zwischengeschlechtlichen Machtkonkurrenz und
damit mit dem Ende der Psychologie verbunden ist, liefert dem
Manne im Symbol der Flote und des Glockenspiels das letzte
Zaubermittel, das letzte Geheimnis der weiblichen Seele aus,
mit deren Hilfe sie ihn immer wieder zu versuchen vermochte.
Wo die Macht des MiRbrauchs der reinen Seeleneigenschaften
erlischt, dort erlangen diese Eigenschaften, Rhythmus und
Melos, im Glockenspiel und in der Flote mythisches Eigenleben.
Frei geworden aus einem Dienste, der sie der Verfihrung und
der Versuchung unterwarf, als Glockenspiel und Fléte in den
Besitz Taminos und Papagenos Ubergehend, ist die Musik aus dem
Dienst der Macht erldst. Was nunmehr diese Musik anrihrt,
bleibt nicht mehr Objekt, Gegenstand des Tausches, Mittel der
Macht, sondern wird in sein mythisches Eigenleben
zurlickverwandelt. Mozart hat der Flote und dem Glockenspiel
eine Musik gegeben, die frei ist von jedem Affekt, frei auch
von der leisesten Leidenschaft. Auf den Ton der Flote beginnen
die wilden Tiere zu lauschen und zu tanzen. Das reine
Glockenspiel Papagenos zwingt den Mohren und seine dunklen
Gesellen unter die Lust physischer Selbstvergessenheit, darin
selbst die Bosheit gefesselt werden kann. Wo sich der Mensch
dem Schicksal ganz hingibt, sich ganz ins Gesetz der
Wirklichkeit einfigt und wo der reine Ton der Flote zum wahren
Ausdruck seiner Seele wird, stellen sich selbst die Elemente
Wasser und Feuer nicht mehr feindlich gegen ihn. Der Verzicht
auf die Macht sieht sich durch das Glick mythischer
Allbelebung belohnt.

In Don Giovanni bereitet sich die Trennung der Geschlechter in
zwel Lager vor. Wahrend sich aber in Don Giovanni und Donna
Elvira die Uberwindung anbahnt, bleibt in ihrer Umwelt das
Gesetz der Macht, die Isolation und Vereinsamung noch
verborgen. In Cosi fan tutte wird die Gultigkeit dieses
Gesetzes exemplifiziert. Seine reale Auswirkung ist uns in der
Zauberflote vorgefihrt. Hier ist die Menschenwelt endgiltig
geteilt und aufgespalten in zwei Abteilungen. Beide, Mann und
Frau, insistieren auf ihrer Vorherrschaft. Der Mann hat sich
sowelit gelautert, daR ihm die Frau selbst als Mittel
sinnlicher Lust nicht mehr plausibel ist. War einst fir Selim

Bassa ein punkthafter Humanitatsimpuls nur in die Tat
67



umzusetzen, indem er sich einen Triumph daraus machte, so
entwickelte sich diese Humanitas unter dem Druck der
innerweltlichen Umstande zu einer kontinuierlichen
Erscheinung. Die Frau dagegen hat ihre letzten Machtreserven,
die aus ihrer urmusikalisehen Sinnlichkeit gespeist sind,
vollig an das musikalische BewuRtsein des Mannes verloren.
Verkorperte Don Alfonso die Vollendung einer aus dem Geist der
Musik reflektierten Psychologie, so ist Sarastro der humane
Herrscher, ein Titus, der sich dem mythischen Blick des Tamino
zur Marchengestalt des Sarastro verwandelt. Die Schlange,
Verkdorperung der Verfihrung, einst ausschlieRlicher Partner
der Frau, muB sich nun, da die Frau entmachtet ist, in
unmittelbarer Nacktheit dem Manne nahen. Auf diesen
ungewohnten metaphysischen Umgang reagiert der Mann mit
Ohnmacht. Die Frau wendet den Speer der Versuchung gegen die
Schlange selbst zurick, wo sie sich vom Manne, dem Objekt
ihrer Versuchung, entdeckt glaubt. Was den Tod des Mannes zur
Folge hatte, wlirde gleichzeitig das absolute Ende der
weliblichen Macht bedeuten. Wo die Frau, um die Illusion der
weiteren Machtentfaltung nicht aufzugeben, sich von dem
metaphysischen Fundament ihrer Macht trennt, da mull es uUber
kurz oder lang zu einem ahnlichen Todesfall kommen, wie wir
ihn bereits bei Don Giovanni erlebt haben. Mit der Moral des
Komtur totet Don Giovanni gleichzeitig seine asthetische
Lebensauffassung. Dieser Tod brachte das Ende einer Illusion:
der Illusion, Macht koénne sich von der Macht distanzieren. Die
Verzweiflung, daB die Person ihrem Inhalt nicht zu entfliehen
vermaqg, fihrt zur Passion des Bewultseins von Macht. So wendet
sich in vollkommener Entsprechung im Reich der Frauen, wenn
auch zu einem spateren historischen Zeitpunkt, die Verfihrte
gegen den Verfihrer, die Frau gegen die Schlange. Wie in Don
Giovanni die mannliche Macht, so liquidiert sich in der
Zauberflote die weibliche Macht aus sich selber heraus. Es ist
ebenso grobBartig wie rihrend zu sehen, daB das mozartsche Werk
tatsachlich keinen einzigen anderen als diese zwei Todesfalle
aufweist: den Tod des mannlichen und den Tod des weiblichen
Machtprinzips. Wo die Macht beider ganz gebrochen ist, und wo
selbst die Schlange, der Verfihrer, von seinem Resultat der
Verfihrung ad absurdum gefihrt wird, dort erst geschieht der
Durchbruch ins heile, mythische Leben. Dort erst vereint sich
das Paar.

Die Eingeweihten in die Perversion der Geschichte, Sarastro
und sein Gefolge, erleben, daR sich das Dasein in der blofRen
Humanitat nicht zu erfillen vermag. Ihrer Welt, die von der
Liebe an-sich bestimmt ist, haftet auf die Dauer etwas
Kinstliches an. Weil diese mannliche Welt aus sich selbst
heraus keine Befriedigung, kein Gluck zu erfahren vermag, kann

68



sie ihre Distanz zum Reich der Frau auf die Dauer nicht
aufrechterhalten. Bei den priesterlichen Eingeweihten beginnt
sich die Einsicht auszubilden, daB das wahre Heil nur itber
Jjene Seelenmacht zurickzuerlangen sei, von der die
Verdisterung der Welt ausging: namlich vom Weib. Sarastro
setzt diese Einsicht in unmittelbares Handeln um. Er raubt
Pamina, das Madchen, das die Stadien der Perversion durchlebte
und durchlitt und das ohne Machttendenzen und ohne die Gefahr
des Hasses der Liebe fahig ist - in dessen Seele das
Autonomiestreben ganz gebrochen ist und dem deshalb jede
Enttauschung Lauterung zu wahrem Selbstsein bedeuten mul.
Pamina ist im Reiche Sarastros ohne Gefahr, daR sich das
Grundibel der Geschichte erneut an ihr entzindet. Freilich,
die Priester mogen eine noch so hohe, durch Leiden an der Welt
gepragte Sublimationsstufe ihres moralischen BewuRtseins
erreicht haben, sie werden dennoch nicht v6llig frei sein von
einem Besitzstreben einem Madchen gegeniber, an dessen
Reinheit jeder moralische Distanzierungsversuch versagt. So
brauchen sie zwangslaufig den Mohren Monostatos, daB sich an
seiner exemplarischen Begierde ihr eigener Tatendrang zur
passiven Reflexion verwandelt. Begierde verwandelt sich so zum
moralischen Distanzierungsvermdgen. Erst in einem Augenblick,
da es sich als sicher herausstellt, dass keiner der Priester,
selbst Sarastro nicht, Pamina bekommt, hat der Mohr als das
Sprachrohr regressiver und objektbestimmter Hoffnungen seinen
Dienst getan. So geht denn der im Mohren gesammelte
Restbestand an mannlicher Machttendenz als brutale Sexualitat
im vorletzten Auftritt der Oper zusammen mit dem weiblichen
Machtprinzip zugrunde. Ganz ahnlich also regelt sich im Reiche
des Sarastro die Tugend der Enthaltsamkeit wie im Reich der
Damen. Denn dort durfte sich keine der Damen Tamino nahern,
weil jede sich nahen wollte. Offene Konkurrenz kompensierte
bei den Damen den Mangel an Ethik. Im Reich der Manner handelt
es sich dagegen um eine verschwiegene, in jedem Augenblick am
Beispiel Monostatos' reflektierte Konkurrenz.

Hier, in diesem Reich des Sarastro, begegnen sich Prinz und
Prinzessin, Tamino und Pamina, der reine Jingling und das
reine Madchen, beide rein dadurch, daB in ihnen die Perversion
der Geschichte zu einem regreRlosen Austrag kam und
reprasentieren eine in der kollektiven Einsamkeit geborene
Sehnsucht des Jje anderen, isolierten Geschlechts. Beide,
Pamina und Tamino treten, indem das Madchen im Reich der
Konigin der Nacht ihren Lauf beginnt, in eine Beziehung zu
ihrer eigenen Vergangenheit, in eine Beziehung zu dem an ihnen
machtlos gewordenen andersgeschlechtlichen Machtprinzip. Dabei
verwandelt sich dem Paar die eigene Vergangenheit selbsttatig
zum Allegorisch-Urbildhaften, zum Mythos der Geschichte. Eine

69



Vergangenheit, die sich in ihre Endlichkeit ausgelebt hat, ist
nun als Zukunft aktiv zu bestehen. Die finale geschichtliche
Wirklichkeit, die dem entmachteten Bewultsein zum Arrangement
des Gerichtes wird, und ahnlich wie bei Kafka den Menschen zum
Objekt der Wirklichkeit macht, verwandelt sich einem Paar, das
sich zu Freundschaft und Liebe bekennt, zu einem Feld der
Prufungen. -

Es ist oft versucht worden, die drei Knaben in der Oper
sinnvoll unterzubringen. Als Bedienstete der Konigin der Nacht
erscheinen sie deplaciert - und doch treten sie zum ersten Mal
gegen Ende des Quintetts mit den drei Damen auf, um den beiden
Mannern den Weg zur Burg Sarastros zu weisen. Sie dem Reich
Sarastros zuzuordnen, erscheint auch nicht angemessen, denn
auch ihm sind sie in ihrer silbernen Reinheit und kindlich-
welisen Vornehmheit iUberlegen. Sarastro tritt dort wohltatig in
Erscheinung, wo er reale physische Hilfe leisten kann. Von den
drei Knaben dagegen wird das Erldsungsereignis auf viel
entscheidendere Art gefdordert. Wo Sarastros Morallehren
machtlos sind, da erscheinen unvermittelt die drei Knaben und
bringen durch freundlichen Zuspruch ein stagnierendes
Geschehen wieder in Bewegung. Viermal erscheinen die drei
Knaben handelnd auf der Szene. Wir begegnen ihnen das erste
Mal, als sie Tamino in den Vorhof des Tempels begleiten. Dann
als sie nach den ersten Prifungen Flote und Glockenspiel
zurickbringen. Ihr drittes und viertes Auftreten gilt der
Rettung Paminas und Papagenos, die aus Verzweiflung ihrem
Leben ein Ende machen wollen. Die Verzweiflung an der Macht
reilRt das BewuBltsein in die Nacht des Nichts. Aus ihr erwacht
das BewulBtsein in die Objektwelt zurick mit der MaRgabe, sich
als der Trager autonomer Macht zu erkennen, um sekundar
handelnd diese Machtstrukturen, die sich im Subjekt-Objekt-
Bezug niederschlagen, aufzuldsen. In Tamino ist diese
Auflosung erfolgt. So hat sein Ich, wo es sich aus dem
mythischen Bild der Geschichte zu sich selbst zurickzieht,
nurmehr punkthaft das Nichts der Verzweiflung auszustehen.
Sein Ich, das frei ist von der Empirie der Macht und ihrem
psychologischen Gesetz, bricht zur Transzendenz auf. Die drei
Knaben sind ihre Vertreter. Sie erscheinen jedem, dessen
BewuRtsein jede Machtreflexion abgelegt hat, in fragloser
Plausibilitat. Als Genien der Liebe sind sie metaphysische
Wesen, die sich auch folgerichtig im Fluge nahen. TIhnen allein
ist, da sie frei sind von Jjeder Leidenschaft, frei von
subjektiven Gefihlen, frei auch von der mythischen Realitat
der Geschichte, prophetische Gabe eigen. Damit verbindet sich
die Fahigkeit einer Anpassung an die Charaktere ihrer
Schitzlinge, die, Je mehr sie zur Geltung kommt, ihr Wesen
nicht etwa gefahrdet, sondern es umso marchenhafter erscheinen

70



laRt. Folgerichtig erscheinen die drei Knaben nur den Personen
in der Oper, die wie Tamino, Pamina und Papageno die
psychischen Voraussetzungen dafir bieten. Im Reich der Koénigin
der Nacht und der drei Damen werden auf Taminos Fragen, wie
die Burg Sarastros zu finden sei, zum ersten Mal die drei
Knaben als Reisebegleiter erwahnt. Dieser Zusammenhang klingt
befremdlich; er stellt jedoch nur die Vollendung dessen her,
was bei Flote und Glockenspiel bereits erwahnt wurde: dem von
der Macht gereinigten Ich des Tamino ist die Musik nicht mehr
das Mittel, sich die Frau als Objekt zu unterwerfen, d.h. die
Musik selbst wird frei davon, Mittel zum Zweck, d.h. Objekt zu
sein. Um des Jinglings willen sagt sich die Frau von der
Schlange los. Was die Frau um der Bindung an das negative
Prinzip der Transzendenz willen geschichtelang verschweigen
muBte, weil es nur im Verschweigen als sinnliche Machtpotenz,
als Verfihrung wirksam sein konnte, das baute der Mann in
intellektueller Apperzeption, in wachsender Vergegenwartigung
auf, um sich zuletzt als das absolute Subjekt der Geschichte
und ihrer Inhalte zu entdecken. Die Verfihrung durch Don
Giovanni, dieser folgerichtige Ruckschlag gegen eine, in der
Machtfille der Verfihrung stagnierende Frau; das gereinigte
Selbstsein Taminos, in dem auch die Idee des Moralischen, die
Idee der Liebe an sich Uberwunden - in dem, was geschichtelang
von der Macht miBbraucht und damit seinem eigenen Wesen
entfremdet war, aufgehoben ist: Diesem reinen Ich Taminos 1&st
sich, was im Reich der Manner Philosophie, metaphysische
Spekulation, 'Sprache der Metaphysik' (Heidegger) war, 1lost
sich Bedeutung in Sein auf. Was die drei Damen als Letztes
hergeben miissen, ist das Geheimnis der Transzendenz. Das Sein
als mythische Realitat war verschleiert, solange die Frau als
instrumentum diaboli eine, wenn auch wie im Patriarchat,
passive Macht austbte. Was sie unter dem EinfluR der Schlange
an mythischer Wirklichkeit zum Mittel ihrer Machtentfaltung
pervertierte, muRte der Mann in dialektischer Nachfolge, in
intellektueller Analogie nachvollziehen. Im vollendeten
Nachvollzug bricht die weibliche Vorherrschaft, wendet sich
die Verfihrte gegen die Verfihrerin. Die Damen geben ihr
Geheimnis preis. Wahrend sie die Schlange um des Jinglings
willen preiszugeben gezwungen sind, befreien sich die
Kostbarkeiten des Himmels, Glockenspiel, Flote, die drei
Knaben, um dem anzugehdren und zu erscheinen, der sie zu
erkennen vermag und ihrer bedarf. Vermitteln Glockenspiel und
Flote zu Mensch und Natur ins auRere Bild der Seele, so
erscheinen die drei Knaben auf einem Seelengrund, in dem
geschichtelang die Nacht des Nichts herrschte.

Nichts kann die Vereinigung des Paares nun herbeifihren als
die vollstidndige Uberwindung des vergangenen Prinzips. In

71



stufenweiser Annaherung, von Prufung zu Priufung
fortschreitend, immer wieder vom Hereinwirken der
Vergangenheit irritiert und entzweit, findet sich das Paar,
verwandeln sich ihm die mythischen Chiffren der Macht zum
mythisch-heilen, selbstlebendigen Medium der Liebe.

Die erste Gabe der Konigin der Nacht an Tamino ist das Bildnis
Paminas. DaB der Blick des Mannes sich bedingungslos am
Bildnis der Frau entzindet, das ist Ausgangspunkt und
Voraussetzung des Erlosungsgeschehens. Wo das menschliche
BewuBtsein frei wird aus einem unmittelbaren Bezug auf reale
Objekte, dort ist auch die Frau nicht langer mehr Funktion des
mannlichen Macht- und Besitzstrebens. Ein Leben, das wvon der
Wiederholung des Gleichen bestimmt war, schlagt um in passive
Erwartung. Es ist Leben bedingungsloser Hingabe an das Walten
des Schicksals. Das Bildnis Paminas, VerheiBung der mythischen
Gestalt der Frau, bringt die Aktion der Erldsung in Gang.
Tamino, reines Aufnahmegefall flir jeglichen Einflull, ist
bereit, seine Liebe zum Gegenstand eines Geschafts zu machen.
Pamina soll ihm angehdren, wenn er sie dem Reich der Mutter
zurickbringt. Diese Unterordnung seiner Liebe unter einen
Zweck ist der letzte Preis, den er seiner Vergangenheit zu
bezahlen hat. Die Moral dieses Zweckes vertritt er, bis er dem
Gegenstand seiner Liebe, Pamina selbst gegenibersteht. Erst in
diesem Augenblick versinkt jeder Rest an Objektbezogenheit,
erlischt das moralische Engagement durch die Koénigin der
Nacht. Willig wendet er sich ab vom Gesetz der Konigin der
Nacht, um statt der Vergeltung, der Freundschaft und der Liebe
zu leben.

Mit der Lehre der drei Knaben tritt Tamino in das Vorfeld der
Prifungen ein. Die Forderung der Knaben, standhaft, duldsam
und verschwiegen zu sein, bedeutet eine Abkehr von einer aus
den Subjekt-Objekt-Beziigen gespeisten Aktivitat. Nicht mehr
ein Draufgangertum ist gefordert, sondern eine aktive Existenz
der Erwartung, die Behauptung und das Bekenntnis des
Selbstseins. Das erste, was Tamino verwiesen wird, ist die
Spekulation, daB er durch eine bestimmte Haltung eine
imaginative Glucksvorstellung verwirklichen kann. Was zum
Wesen der historischen Existenz gehort, daR sie auf ein
eingebildetes Resultat hin ihre Plane und Taten konzipiert,
Uberhaupt aus einer subjektiv antizipierten Zukunft das
augenblickliche Handeln bestimmt, von diesem Prinzip muBl sich
Tamino l1ldsen. Auf die Frage Taminos: "Ihr holden Kleinen sagt
mir an, ob ich Pamina retten kann?" wiederholen die drei
Knaben nur ihre erste Lehre: "Sei standhaft, duldsam und
verschwiegen." Seine Hoffnung wird vom aktiven Handeln
abgelenkt und auf sich selber, auf sein eigenes Verhalten

gerichtet. Wo er ganz er selbst, kurz wo er ein Mann sei,
72



sagen die Knaben, dort wirde er mannlich siegen. Obwohl sich
Tamino spontan zu der Weisheitslehre der drei Knaben bekennt,
wird er doch damit das Erbe seiner Vergangenheit nicht
unmittelbar los. Der Konigin der Nacht hat er versprochen, die
Tochter aus den Handen Sarastros zu entreilen. Dieser Zweck,
durch dessen Erfillung er das Ziel seiner Liebe zu erreichen
hofft, ist als eigenwilliger, gegen die Weisheitslehren
gerichteter Antrieb in ihm wirksam. So versucht er die Pforten
des Heiligtums zu stirmen. Erst, nachdem ein zweimaliger
Versuch seinen Mut zu bewdhren, scheiterte, versucht er auf
eine bescheidenere Art Zutritt ins Heiligtum zu erlangen. Der
dritten Pforte, die er entdeckt, naht er nicht mehr ungestim,
hier klopft er an. Auf dieses menschliche Sich-nahen antwortet
auch nicht mehr eine anonyme Stimme mit donnerndem Zurick, in
dieser Pforte erscheint ein alter Priester. Im Rezitativ
zwischen Priester und Tamino bricht die auf Objekte bezogene
Hoffnung Taminos zusammen, Pamina sich durch die Kraft seines
Armes, durch Wagemut und aktives, entschlossenes Handeln
verbinden zu konnen. Die Hoffnung, seine Liebe lUber ein auf
Objekte bezogenes Handeln zu verdienen, schwindet dahin und
auch von dem Priester erfahrt Tamino nicht mehr, als daB sich
nur auf dem Wege der Freundschaft Dunkelheit, Unwissenheit und
Verlassenheit bestehen und Uberwinden lassen. In dieser
Situation bescheidet er sich mit der VerheiBung, daB Pamina
noch lebe; in dieser Situation, da ihm jedes eigene Handeln
verwehrt ist, findet sein Streben den Weg nach Innen: sein
erstes Spiel auf der Flote ist ein Dank an die Gotter. Dieses
neue gott-menschliche Verhaltnis, das der Ton der Flote
vermittelt, findet seinen Niederschlag in einer verwandelten
Wirklichkeit. Indes lassen die wilden Tiere, durch den Ton der
Flote zur Freude erweckt, nur deutlicher und schmerzlicher die
Abwesenheit Paminas bewult werden. Der Dank an die Gdétter und
das davor stattgefundene Gesprach mit dem Priester ldosten zwar
die Liebe Taminos von einem dunklen, ihr unwiirdigen Zweck,
lieR die Bindung an die Koénigin der Nacht sich aufloésen,
brachte jedoch gerade am Erlebnis der mythisch verwandelten
Tierwelt die Abwesenheit Paminas besonders scharf ins
BewuBtsein.

Pamina und Papageno suchen aus der Burg Sarastros zu fliehen.
Durch das Erscheinen des Sarastro wird ihr Vorhaben vereitelt.
In diesem ersten Auftreten des Sarastro gewinnt sein
Verhaltnis zu Pamina deutliche Ziuge. Sarastro hatte Pamina
ihrer Mutter in der Hoffnung geraubt, ihre Liebe gewinnen zu
kdnnen. Ohne einen inneren Kampf, der bis ins AuBere,
Sichtbare spielte, gibt Sarastro Pamina frei, als er erkennt,
daB sie Tamino bestimmt ist. Er erkennt sich selbst und seinen
Raub Paminas als Glied in der Kette einer grobBeren und

73



machtigeren Wirklichkeit. Es stellt sich dabei ein Verhaltnis
her, das dem ganz ahnlich ist, das sich zwischen Belmonte,
Konstanze und Selim Bassa in der "Entfihrung aus dem Serail"
ausbildete, als Selim Bassa von den Umstanden zur Humanitat
gezwungen, das Paar Belmonte und Konstanze in ihre Heimat
entliel.

Sarastro jedoch, dessen Wesen ahnlich dem des Titus nicht nur
punkthaft, sondern schlechthin von der Humanitat bestimmt ist,
wird im Gegensatz zu Selim Bassa dem Paar nicht mehr seine
Freiheit geben. Allzu gut weil er, selbst mit der Summe an
historischer Erfahrung ausgestattet, zu welchem Ende eine
Liebe fihrt, darin die Partner sich wechselseitig Objekte des
Besitzstrebens sind. GewiB, das neue Paar unterscheidet sich
wesentlich von dem Paar der "Entfihrung aus dem Serail", von
Belmonte und Konstanze. Beide, Tamino und Pamina, haben die
Stadien der Macht lickenlos durchlaufen, haben das Leiden der
Vereinsamung ausgestanden, so daR sich ihnen am Ende dieses
Weges die empirische Wirklichkeit und die darin mogliche
Relativierung der geschichtlichen Perversion der Geschlechter
zum unausweichlichen Mythos des Gesetzes der Geschichte
verwandelt. In diesem Zustand besitzt der einzelne Partner,
verfigen weder Tamino noch Pamina iber ein
Distanzierungsvermogen. Selbst um den Preis des Todes suchen
sie sich zu vereinen. Wo das MachtbewuRtsein kraft seiner
Moralitat die Distanz zwischen den Partnern nicht mehr
vorschreibt, und wo beide Partner, in der Hoffnung, einer
konne sich am anderen gewinnen, diesen Gewinn mit einem
Tristanschicksal bezahlen, dort bewirkt die mangelnde Distanz
noch einmal die zum Mythos gewordene Macht des geschichtlichen
Herkommens: "Was soll das heiRen, welch eine Dreistigkeit"
rufen die Eingeweihten angesichts einer in ihren Augen
geradezu hemmungslosen Begegnung der Geschlechter. -

Die Trennung Taminos und Paminas durch das Hereinwirken der
Prinzipien der Vergangenheit geschieht solange, bis beide
Partner ihr mythisches Selbstsein in einer mythisch realen
Welt gefunden haben. Das fluchtartige Zueinanderstreben der
beiden Liebenden im Finale des ersten Aufzuges kennzeichnet
den Augenblick groBter Gefahr. Diese Liebe, wirde sie nicht
unterbrochen, muBte in dumpfe, todlich verzweifelte
Unendlichkeit fihren. Denn weder spricht sich das Sein dem
Paare zu, noch ist ein Bezug des Paares zu einer alten,
empirischen Objektwirklichkeit mdéglich. Gegenstandslos ist die
Aktivitat des je einen und je anderen auf die unmittelbare
Erscheinung des Partners bezogen. Diese Begegnung unter
AusschluBl vermittelnder und distanzierender Objekte ist das
Charakteristikum der finalen Liebe zwischen Tamino und Pamina.

74



Eine Liebe ohne Umweltsbezug ist todlich. Das Wissen um dieses
Gesetz gehdrt zum moralischen BewuBtsein der Eingeweihten. So
wird ihre Empdrung iuUber das selbstvergessen sich umarmende
Paar zu einer nicht nur verstandlichen, sondern fir das Glick
des Paares notwendigen Regung. Existentiell sind Tamino und
Pamina den Eingeweihten iiberlegen. Diese Uberlegenheit fihrt
ihre Vereinigung herbei. Eine Vereinigung indes, die sich
weder aus den Objekten des Seienden, noch aus der mythischen
Welt des Seins legitimiert, ist zu einem todahnlichen Schlaf
verurteilt. Das MoralbewuBtsein der Eingeweihten entzweit das
Paar; weil jedoch jedem der Partner die Moglichkeit, in die
Macht und damit in die Objekte zu regredieren, verstellt ist
durch die eigene Vergangenheit, bewirkt die durch die
Eingeweihten verordnete Einsamkeit die Anziehung der neuen,
von der Geschichte ungetribten Realitat. Sobald sich ein
Partner am anderen nicht mehr zu erldsen trachtet, wo jeder
dem anderen in seinem durch Verzicht gesammelten Selbstsein
begegnet, dort erneuert eine hoéhere Wirklichkeit den von jeder
historischen Abirrung gereinigten Bund der Liebe. Pamina mag
sich deshalb noch so sehr auf ihre Kindespflicht an ihrer
Mutter berufen, Sarastro hat das Weib kennengelernt. Er weil3,
Pamina wirde ihr Glick verlieren, wo er sie zusammen mit
Tamino der Koénigin der Nacht zurilickschickte. Denn, und das ist
kein absolutes, sondern ein final-psychologisches Gesetz, "ein
Mann mulBl Eure Herzen leiten, denn ohne ihn pflegt jedes Weib
aus seinem Wirkungskreis zu schreiten". Es ist von hohem
Interesse, daB in diesem Augenblick, da Sarastro diese final-
patriarchalische Sentenz von sich gibt, Monostatos als die
unterste und dunkelste Verkdrperung des Patriarchats in
Erscheinung tritt.

Monostatos ist im Kreis der Eingeweihten das abschreckende
Beispiel des patriarchalischen Macht- und Besitzstrebens. Er
ist das Sammelbecken fur alle verschwiegen-regressiven
Tendenzen aus den Kreisen der Eingeweihten. In sein
Erldsungsstreben, das sich mit Machtbesitz, in diesem Falle
mit dem Besitz Paminas, erfillt, sind die Eingeweihten negativ
ihrer eigenen geschichtlichen Herkunft verbunden. In seinen
Listernheiten, Sehnsiichten und Handlungen vollziehen die
Eingeweihten die Reflektion ihrer eigenen Macht- und
Erldsungstendenzen. Diese Reflexion wird ihnen zum moralischen
Instrument, das es ihnen erlaubt, sich vom Weibe =zu
distanzieren. Darin, 1in dieser Distanzierung, besteht ihr
Eingeweihtsein. Dieser Mangel an Naivitat verwehrt es ihnen,
die metaphysischen Schatze, welche die pervertierte weibliche
Seele verbirgt, zu heben. Dies gelingt, vom Bildnis der Pamina
angefangen idber Glockenspiel und Flote bis hin zu Erscheinung
der drei Knaben, allein dem Jungling Tamino.

75



Noch ist es ungewil, ob Tamino und Pamina die Prifungen
bestehen und ein Paar werden. So muR denn, entgegen aller
rationalen Erwartung, Monostatos noch im Dienst des Sarastro
bleiben. Mit 77 Sohlenstreichen sihnt er seine sexuelle
Begierde. Spater erst, als Tamino die Ranke der Koénigin und
ihrer Damen, mit denen sie versuchen, ihn erneut in ihren Bann
zu ziehen, erfolgreich bestanden hat und sich der Jungling
ganz und willig der Fuhrung der weisen Manner uberlalBt; als
gleichzeitig der Anschlag der Konigin auf das Leben des
Sarastro miRgluckt, kann der Mohr endgiltig entlassen werden.
Denn jetzt erst schlagt, was in den Eingeweihten eine negative
Hoffnung auf den Besitz Paminas war, die ihren Ausdruck in den
dunklen Anschlédgen des Monostatos fand, in die aktive Hoffnung
auf die mythische Vereinigung des Paares um. Aus ihrem
Gelingen erwachst jedem Eingeweihten die auf ein Vorbild
gegrindete Hoffnung, diesen exemplarischen Durchbruch einst
personlich zu realisieren.

Zu Beginn des 2. Aufzuges sind die Eingeweihten feierlich
versammelt. Sarastro unterrichtet die Priesterschaft, daBl sich
in Tamino ein Jungling nahe, der willens sei, seine
nachtlichen Schleier von sich zu reiBen, um ins Heiligtum des
groRten Lichtes zu blicken. Er gibt dabei ein Beispiel seiner
Humanitat, die sich jeder Schicksalsfigung unterzuordnen
bereit ist. Sofort andert er seine Dispositionen im Hinblick
auf Pamina, denn als Tamino erscheint, erklart er den
Eingeweihten, er habe Pamina fir diesen Jingling, nicht seiner
Person wegen, der Mutter geraubt. Er erkennt, dal er einem
anderen, reineren Paar zur padagogischen Fihrung berufen ist.
Um diese Berufung auszufihren, muBte er sich mit der Hoffnung
schmeicheln, selbst der Erwahlte, selbst die duBerst denkbare
Position des Patriarchats zu verkdrpern. Wenn Sarastro im
Verlauf der Oper sagt, ich weiR alles, so bezieht sich dieses
Alles auf die geschichtliche Situation des Menschseins und
alle dazugehorige Metaphysik, nicht ober bezieht es sich auf
den Umgang mit dem Inhalt der Metaphysik, der Transzendenz
selbst.

Allein Tamino steht vor der Aufldsung der Metaphysik in ihr
Wesen. So haben weder die drei Knaben noch die Geharnischten
Umgang mit Sarastro und seinem Gefolge. Niemand in der ganzen
Oper vermag die Flote zu blasen, ist des Geheimnisses der
Musik als imitatio dei kundig wie Tamino.

Sarastro ist der Reprasentant hochsten Wissens, hochster Idee.
Die letzten Erkenntnisse, durch die seine Macht sich
aufzuheben beginnt, hat er gewonnen, als Tamino auftauchte und
seine Hoffnungen sich zerschlugen, er selbst, Sarastro, konnte
es sein, flur den Pamina bestimmt ist. Dieser letztmdgliche

76



Verzicht, den sich das Bewultsein unmittelbar durch die
Hoffnung auf ein ahnliches Glick kompensiert, brachte Sarastro
um die letzte Rechnung seines BewuBtseins. Es ist die
Rechnung, auf die schon Selim Bassa baute und sie beruht auf
dem Glauben, der Mensch konne sich fiur Liebe, etwas anderes
als Verehrung, namlich wieder Liebe einkaufen. Die letzte und
sublimste Spekulation im geschichtlichen Logos 16st sich fir
Sarastro damit auf. Indem er sich unter sein Schicksal beugt
und der letzten Hoffnung, fir seine Humanitas durch ein Objekt
Frau belohnt zu werden, entrat, erreicht er den Hohepunkt
seiner Weisheit und wird dafir vorbereitet, als ein zweiter
Tamino den Weg der Erldsung zu beschreiten.’

Die Tat des Sarastro ist der des Titus ahnlich. Es wiederholt
sich in der Zauberflote auf hdoherer Ebene die
Dreierkonstellation, wie sie, unfreiwillig schon in der
"Entfihrung aus dem Serail" vorgebildet, den Gestalten Titus,
Annius, Servilla ihre duBerste, in realem Weltsein denkbare
Auspragung erfahrt.

Nach der Firbitte des Sarastro bei den Gottern treten Tamino,
Papageno und Pamina in das Feld der eigentlichen Prifungen
ein. Mit dem bewuBten Erlebnis der Macht, Symbol und finales
Realisat der Seinsvergessenheit, beginnen die Priufungen.

Wahrend die Humanitat Titus von Verzicht zu Verzicht
fortschreiten 1laRt, so dal schlieBlich das Volk der Romer das
einzige Objekt bleibt, auf das sich der Geist des Herrschers
noch beziehen kann, begegnet Tamino, bar auch des letzten,
noch so allgemeinen Objekt-Bezuges, dem mythischen Ursprung
seines verlustreichen Lebens. War der Nihilismus dem Herrscher
Titus um seiner Fahigkeit willen, sich aktiv oder passiv auf
reale Weltobjekte zu verhalten, noch verborgen, Tamino wird er
zum bewuBten Erlebnis. Einem BewuBtsein, das die Erinnerung an
die realen Weltobjekte, in und aus denen es sein eigenes
Dasein erfuhr, zu verlieren beginnt, ist, wo der Gedanke das
empirische Ich nicht mehr konstituiert, einem Nichts
ausgeliefert, vor dem es immer wieder in die Objekte flieht,
die es mit dieser Flucht zu nichtigen Objekten macht.

Tamino vermag dieses Nichts bewulRt zu tragen, weil sein
mythisches Ich bereits einen ersten Kontakt zu einer Welt
gewann, nach der sich seine ganze Sehnsucht zu spannen
beginnt. Es ist die Welt der zu sich selbst erldsten Musik,
die Welt der drei Knaben, die Welt einer in mythische Ganzheit
entrickten Frau.

In der ersten Prifung wird es sich zeigen, ob diese Sehnsucht
stark genug ist, Tamino das Nichts ohne einen Regrell in die

3 Vergl. Goethe, Zauberfldte II. Teil

77



Nichtigkeit der Weltobjekte ausstehen zu lassen. Was Mittel
und Ziel seiner Sehnsucht war, darauf mul er nun verzichten.
Die Eingeweihten trennen ihn von Pamina, sie nehmen ihm die
Flote weg und dieses Wegnehmen bedeutet nichts anderes als daB
die Unmittelbarkeit des Flotentones von der moralisch-
reflektierten Existenz verdeckt wird. Und schlieRlich ist mit
dieser, den Eingeweihten ahnlichen Daseinsform das Erscheinen
der drei Knaben unméglich gemacht. Das Anti einer moralischen
Reflexion wehrt nicht nur die Kommunikation zwischen den
Geschlechtern, ihr versagt sich auch die Transzendenz als
reale Erscheinung.

In diesem Zustand sucht das BewuBtsein Erleichterung in der
Kommunikation mit Objekten, die wie schemenhafte
Erinnerungsbilder aus der Vergangenheit auftauchen und das
BewuBtsein locken, seine Sicherheit, seine Ichheit daraus =zu
konstituieren. Hier, in der Nacht des Ich, schwort sich der
Geist, weil nichts anderes ihm bleibt, auf das allgemein
Menschliche, auf Freundschaft und Liebe, ein. Das Ich als
bloRe Bereitschaft zu Freundschaft und Liebe erlebt das
Allgemeinste des Allgemeinen: die Passion, die Egozentrik der
Humanitas. Zu diesem schlichtesten und menschlichsten aller
Grundsatze bekennt sich Tamino bedingungslos. Er ist bereit,
ihn mit seinem Leben zu erkampfen, auch wenn der Tod sein Los
ware. Der spekulative Halt aus dem Objektbewultsein ist
verbraucht, Kommunikation 1aRt sich nicht mehr tber Objekte
manipulieren. Begegnung ist nur noch uUber den bedingungslosen
Einsatz der ganzen Existenz zu erreichen.

Je bedingungsloser das Liebes- und Freundschaftsversprechen
gegeben wird, je mehr es frei ist von Zwecken, desto reiner
erkennt das BewuRtsein in den wiederkehrenden Objekten eine
heilsam padagogische Fihrung, einen Gang durch die mythische
Provinz der Prufungen. Wird diese Bedingung nicht rein
erfillt, spielen Fluchttendenzen in eine alte, abgelebte Welt
eine Rolle, sieht sich das BewubBtsein von Zweifeln an der
Realitat der Situation geplagt, so verandert sich, was Prifung
sein kann, nach dem MaB des Zweifels, nach dem MaB der
Regrelsucht zur anonymen Gerichtslandschaft, in der ein auf
Zwecke gedrilltes Ich, seiner Funktionen beraubt, sich
verliert, sich seiner selbst entfremdet, statt sich zu finden.

Der Geist, abgeschlossen, in der Nacht der Seele in sich
selber ruhend, nur mit der Ahnung einer glucklichen Zukunft,
der Erinnerung einer qualvollen Vergangenheit begabt, bekennt
sich ohne Bedingung zu Freundschaft und Liebe. Diese
Geistesverfassung ist fir jeden aubBeren Einflul gedffnet, weil
er Uber das distanzierende Medium nicht mehr verfigt. Die
Verwirrung, die im Gemit Taminos entsteht, durch die einander

78



entgegengesetzten und sich widersprechenden AuBerungen aus dem
mannlichen und weiblichen Lager der Welt, fihrt ihn
zwangslaufig zu einer letzten totalen Distanzierung, der des
Stillschweigens.

Seine urspringliche Offenheit schldagt in ihr Gegenteil um, in
Rezeption, ohne unmittelbare Reaktion. Das Stillschweigen wird
auch ohne die ausdrickliche Forderung der Priester zu einer
Lebensfrage. Auf dem klaren Grunde der schweigenden Seele
zeigt sich die Umwelt und spricht Uber sich selber Gericht.
Die stillgewordene Seele wird, ohne daB sie es weil und will,
zur passiven, affektfreien Richterinstanz. Auf dem Grunde des
Stillschweigens hebt sich die Sprache als ein auf Zwecke
bezogenes Machtmittel ab. Beil dieser Betrachtung schwindet der
letzte Rest an Bedirfnis, sich in dieser Sprache selbst zu
bewegen, sich ihrer selbst zu bedienen.

Erschienen die drei Damen im Reich der Konigin der Nacht,
solange sie sich wie in den ersten Szenen der Oper im vollen
Besitz Taminos wahnten, als drei gutartige Feen, so beginnt
sich jetzt, da sie den Verlust ihres letzten Einsatzes im
Kampf gegen Sarastro firchten missen, ihre Wesensart auf dem
Stillschweigen Taminos deutlich abzuheben. Standen sich die
ursprunglichen Aussagen der Damen und die der Priester wie
These und Antithese unversdhnlich gegeniber, so hat sich in
Tamino beides zur Synthese des Stillschweigens geschlichtet.
An der Ausgewogenheit dieser Synthese, die sich in der
Disziplin Taminos erweist, verfangt die Versuchung nicht mehr,
gleitet die Macht ab, verschleiert sich zuletzt der auf
Machtgewinn oder Machterhalt gerichtete sprachliche Aufwand
sein eigenes Wesen im Geschwatz.

Was, wie das Wesen der drei Damen, bei sich selbst nicht sein
kann, was von sich selbst in den Partner zu fliehen versucht;
wo die Machtstrebungen als nichts anderes als eine Jagd nach
Erldésung von sich selber sichtbar werden, dort distanziert die
auf sich selber zurickgeworfene Macht die nahende
Verzweiflung, indem sie den Partner in einem erspekulierten
Schrecken untergehen 1lafRt.

Die Damen bedrohen Tamino mit den Qualen der Holle, die ihnen
selber drohen, sobald sie das restliche Pulver ihrer
Spekulation verschossen haben. Tamino erkennt: die Sprache ist
von ihrem Inhalt losgerissen, der Mensch, der sie spricht,
endet in der Verzweiflung. Was flir Tamino der Akt elementaren
Erkennens ist, das miissen die Damen, weil ihr eigenes Wesen
von der Reflexion bestimmt ist, als die Arbeit des mannlichen
Willens deuten. Musikalisch werden sie selbst zu
willensstarken Mannern, als sie sagen: "Von festem Geiste ist
ein Mann, der denket, was er sprechen kann." Es ist das

79



harmonisch in sich ruhende Selbstsein, in dem weder von einem
Primat des Sprechens noch des Denkens die Rede sein kann. Sein
Lebenselement ist das Hingegebensein an das Schicksal, das
sich im Schweigen &auBert. Das Schweigen erfahrt unmittelbar
durch Anschauung AufschluB Uber das Wesen des Partners. Die
Prioritat des Denkens vor dem Sprechen zeichnet die Situation
des Don Alfonso.

Wahrend Tamino und Papageno mit den Priestern ihre
Wanderschaft reinen Herzens fortsetzen, unternimmt die Konigin
der Nacht einen letzten, gezielten Anschlag auf das Reich der
Eingeweihten. Da Tamino der Versuchung durch die drei Damen
erfolgreich widerstand, da die Konigin ihre Tochter Pamina als
Tauschobjekt verloren hat, bleibt ihr nur noch der mitterliche
Appell an die kindlichen Gefihle der Tochter. Sie ahnt das
Ende ihres Reiches und so kann sie in ihren Mitteln nicht mehr
wahlerisch sein.

Wessen die Frau am wenigsten fahig ist und was Vitellia gegen
Titus noch durch Sextus vollbringen lassen wollte, indem sie
ihm ihre Liebe verkaufte, das soll nun, unter Ausschlubl jeder
mannlichen Vermittlung, Pamina selbst vollbringen. Der
Urkonflikt der Geschlechter spitzt sich zu, der Dolch in der
Hand Paminas, Gewalt und Ticke sollen das Reich der Koénigin
retten. Diese unmenschliche Forderung der Konigin der Nacht
laBt Pamina an ihrer Mutter zweifeln. Auf diesen Zweifel baut
Monostatos seine dunklen Plane. So sieht sich das Madchen
Pamina, scheinbar hoffnungslos eingeschlossen von den zwei
Prinzipien seiner eigenen Vergangenheit, von dem finsteren
Machtverlangen der Koénigin und von der sexuellen Begierde des
Monostatos bedroht.

Das reinste Madchen, dem seine Vergangenheit zum Leiden wird,
sieht sich vor die Aufgabe gestellt, den hochst bewuBten
Patriarchen zu toten. Allein, die finale Dialektik der Macht
ist gezwungen, sich gegen ihre eigenen Ziele zu richten.
Monostatos, dunkler Widerpart der Konigin der Nacht, zieht aus
dem geplanten Anschlag gegen Sarastro eine letzte Hoffnung,
seinen sexuell bestimmten Machttrieb in der Unterwerfung
Paminas zu erldsen.

Aber auch in der Todesnot 1lakt Pamina kein Geschaft mehr mit
sich machen. Ahnlich wie Tamino, der durch die Antinomien der
beiden Machtprinzipien das Stillschweigen lernte, sagt Pamina,
indem sie auf ihr Leben Verzicht leistet, jeder Manipulation
der Macht, der sie zum Erldsungsobjekt wirde, entschieden ab.
Weder vermag sie ihr Herz um des Uberlebens willen an
Monostatos zu verkaufen, noch bringt sie es tUber sich, den
Anschlag der Mutter, Sarastro zu tdten, auszufihren. Diese
Ballung von negativer matriarchalischer und ebenso negativer

80



patriarchalischer Macht und Forderung, treibt Pamina zur
Lauterung und zur strengen Entschiedenheit ihres Ich empor.
Der heroische Augenblick ihrer aduBersten Sammlung im
zweifachen Nein an Mutter und Monostatos, gleichzeitig Ahnung
des leiblichen Todes, bedeutet die letzte Begegnung mit den
beiden Verkorperungen der geschichtlichen Macht.

Weil aber diese Begegnung eine Absage an die Vergangenheit
wird, sind sich von nun an die Konigin der Nacht und
Monostatos durch den gemeinsamen Verlust Paminas nahe. Beide,
die Konigin der Nacht wie Monostatos, hofften mit Hilfe
Paminas ihre Macht zu erhalten, die blinde Emotion des
Besitzstrebens durch die Realisierung des Besitzes zu der
sentimentalen Illusion der Seligkeit zu verwandeln. Beide
missen einander in auBerstem Hal verbunden sein, weil ihre
Hoffnungen dem gleichen Erldsungsobjekt gelten. Nun, da sich
ihre Hoffnung nicht erfillt, strebt, was sich urspringlich
kraft des gleichen Antriebes bekampfte, ins erldsende
Kollektiv. Die partielle Antithetik Kénigin der Nacht contra
Monostatos erldost sich ins kollektive Anti gegeniiber dem Reich
des Sarastro. In der vorletzten Szene der Oper kommt es dann,
nachdem die machtpolitischen Anschldge der Konigin
fehlschlagen, zu einem direkten, unmittelbaren Waffengang.
Hatte dieser ohne den bereits erfolgten Durchbruch Taminos und
Paminas nur zu einer erneuten, verscharften Bestatigung des
Anti zwischen den Geschlechtern gefihrt, so bewirkt er jetzt,
nachdem das Sein selbst sich dem siegreichen Paar wieder
zuspricht, den Untergang der in Monostatos und der Konigin
verkdorperten an sich selbst zerbrechenden Machtprinzipien.

Tamino, der in seinem sechsfachen Scheitern von Selim Bassa
bis Titus aufsteigt, von Verzweiflung zu Verzweiflung zu einem
dem Schicksal ergebenen Selbstsein gelautert wurde, ist,
nachdem er die ins Mythische verwandelte Irritation der
Geschlechterperversion zu Beginn der Zauberflote ein letztes
Mal ausgestanden hat, im stillschweigenden Hingegebensein an
das Schicksal befreit von jedem Zweifel. Bei aller Passion des
Erlebens kennzeichnet seine Seele eine herrscherliche Ruhe. In
dieser Ruhe 16st nicht das Wort sich von der Seele ab, sondern
in einer Musik als imitatio dei kindigt sich die Wiederkehr
der gestalteten, vom Logos erfalRbaren Seinswirklichkeit an.

So geschieht es an diesem Punkte der Entwicklung wie von
alleine, daB sich die Knaben nahen und Tamino die urspriunglich
von den Eingeweihten abgenommene Flote wiederbringen. Das
Geschehen erreicht darin seinen Hohepunkt, daRl sich, wvom
Flotenton angelockt, Pamina naht. Zwar hat Tamino es verlernt,
aus dem Leiden an der Antithetik der weiblichen und mannlichen
Welt in die Arme Paminas zu fliehen, wie es im Finale des

81



ersten Aktes geschieht. Im gesammelten Bei-sich-selber-sein
des Stillschweigens wurde ihm der Liebesmechanismus, der sich,
um die Tragik seines BewuRtseins loszuwerden, in die Arme des
Partners wirft, gerade einer Pamina gegeniber als unwirdig.

Pamina jedoch steht noch ganz unter dem Eindruck ihres
Erlebens mit Mutter und Monostatos. Die human-intellektuale
Verkdorperung der Synthese beider Prinzipien fand sie in der
Begegnung mit Sarastro. Was sie jedoch sucht, ist eine
sinnliche Synthese als die dialektische Antwort eines Lebens,
das sich soeben vom Tode bedroht sah. Aber Pamina sucht
vergebens die Umarmung Taminos. Wirde hier sich das Paar
vereinigen, die Liebe bliebe weiterhin auf die Macht, wenn
auch negativ auf die Schrecken der Macht, bezogen. Die Flucht
vor den Schrecken der Macht wirden in der immer wieder
aufgeschreckten idyllischen Plausibilitat der Sexualitat
enden.

Im Blick auf den Jingling Tamino als Objekt, in dessen Liebe
sich Pamina aus den schmerzenden Bindungen an ihre
Vergangenheit erldsen kann, vermochte sich das Madchen zur
Absage an die Mutter und an Monostatos zu bringen. Nun steht
sie vor der Tatsache, daBl durch Tamino nicht mehr wie durch
Monostatos ihr AuBeres, sondern ihr inneres Leben bedroht ist.
Was gegenlber Monostatos und der Mutter Zweifel war an deren
Integritat und zur Aktion des zweifachen Nein fiuhrte, das wird
ihr nun zur sprachlos-ausweglosen Verzweiflung, zum
objektverlassenen Alleinsein mit dem eigenen Ich. Sie erkennt,
daB sie an ihrer Vergangenheit, an ihrer Mutter, an ihrer
eigenen Herkunft leidet, und daR ein Fluch sie verfolgt. Einen
Untergang, den das weibliche Verfihrungsprinzip als Ganzes und
metaphysisches trifft, erleidet Pamina in individueller
Verzweiflung. Den Dolch, das letzte Gewaltmittel der
Verfihrung, wendet Pamina gegen sich selbst. Sie vollzieht
damit den symbolischen Distanzakt zu ihrer gesamten
Vergangenheit. Sie sagt Nein zu sich selber, soweit sie von
keiner anderen Instanz als der ihrer geschichtlichen Herkunft
zum Leben berufen wird. Aber wahrend das Bewultsein sein
sterbliches Teil verurteilt, erscheinen, als die Instanz von
der anderen Seite, die drei Knaben. Sie erwecken Pamina zu
einer Liebe, die in der Umarmung des Partners nicht mehr den
beseligenden Untergang des Ich, sondern die schdne Bestatigung
des Selbstseins sucht.

Jetzt, da beide Partner, Tamino und Pamina sich losgeldst
haben vom Hereinwirken einer Vergangenheit, die jeden
Augenblick erdrickte, da beide mit den hoheren Genien der
Liebe beglickenden Umgang haben, beginnt sich eine starre
Objektwirklichkeit zum selbstlebendigen Medium der Liebe zu

82



verwandeln.

War die historische Vergangenheit nur von Jjedem der Partner in
einsamer Auseinandersetzung und Begegnung zu uUberwinden, so
gehort es zum Wesen der letzten Prufung, in der sich die
Rickkehr in die mythische Vertrautheit mit den Naturgewalten
vollzieht, daBR das Paar diesen Weg nur gemeinsam zu
beschreiten vermag. Denn nur dem gemeinsamen Wirken von Mann
und Frau verwandelt sich, was geschichtelang zu Objekten der
Machtbestrebung verdauBerlicht war, zu einer Wirklichkeit, in
der die Lebendigkeit der mann-weiblichen Liebe ihren Ausdruck
findet.

Der Mensch flrchtet, was er von seiner Bestimmung abgezogen,
was er seinem autonomen Machtbestreben unterwarf. Das
mythische Brautpaar Tamino und Pamina hat diese Furcht
Uberwunden. So treten sie, wahrend die Flote von der
Freundlichkeit ihrer Absicht berichtet, den Gang durch die
Elemente an. Die Geharnischten, machtvoller Ausdruck und
Selbstschutz der objektgewordenen Natur, stehen, ahnlich dem
Erzengel vor den Pforten des Paradieses, unerbittlich vor dem
reinen Sein einer vor dem menschlichen Zugriff sich
verbergenden Natur. Bei der Ankunft des reinen Paares treten
sie vor den Pforten der Elemente zurick und gewahren EinlaR.
Ein Weg durch die Elemente, der einem Menschenpaar, das selbst
nicht rein im Gesetz zu leben vermag, den nicht nur
physischen, sondern metaphysischen Tod bringen muB, verwandelt
sich dem mit des Tones reiner Macht begabten Paar zum
Augenblick des seligsten Glucks und der hdochsten Weihe.

7. Phase: Goethes Zauberfldte II. Teillol

Vier Jahre nach Mozarts Tod arbeitet Goethe an der
"Zauberfldote II. Teil". "Es hat etwas Riuhrendes", sagt Hiller,

10 Wie sich spater zeigte, tat der Versuch, Goethe vor der Durchbruchspsychologie

Mozarts als einen Scheiternden zu zeigen, dem Dichter Unrecht. Goethe liell sich nicht
unter das psychologische Schicksalsgesetz, das Mozart in seinem reifen Opernwerk
ausformulierte, subsumieren. Je lédnger wir uns, angeleitet von Mozart, mit der
Zauberflote II. Teil und den Faustdichtungen befalten, desto eindeutiger erwies sich
Goethe als der congeniale Dichter, der an Mozarts Durchbruchsweg aus seiner historisch-
philosophischen Weltsicht heraus weitergebaut und die Umstellung der patriarchalischen
Geschlechterhierarchie, iber den historisch-philosophischen Horizont hinaus, in der
transzendenten Himmels-Region der mater gloriosa metaphysisch zu Ende gedacht hat.

83



der Biograph des musikalischen Goethe, "den Dichter des Faust
anknipfen zu sehen an das Produkt Schikaneders." Und man kann
nicht umhin, heute hinzuzufiigen: es hat etwas Rihrendes, den
Dichter des Faust scheitern zu sehen idber einem Operntextbuch,
das nie ausgefihrt wurde, weil es nicht auszufihren war.

Der Inhalt dieses Entwurfs zu einem dramatischen Marchen, wie
in Willmanns-Taschenbuch auf das Jahr 1802 der Untertitel des
Werkes lautet, ist kurz zusammengefalRt dieser: Tamino und
Paminas Kind, ein reiner Genius himmlischer Herkunft, wird wvon
der Konigin der Nacht geraubt. Das Paar sieht sich vor
erneutem Leid, vor erneuten Prifungen. SchlieRlich, als die
Rettung des Knaben kurz bevorsteht, entschwebt er, ein Kind
des Himmels, in die Lufte. Die dunkle Macht der Koénigin der
Nacht ist gebrochen und die Beziehung zu den hoheren Welten
endgliltig hergestellt. Inzwischen hat Sarastro mit
padagogischem Auftrag die Burg der Eingeweihten verlassen, um
in die Welt niederzusteigen. Nicht mehr als Sarastro, der
Eingeweihte, sondern als ein zweiter Tamino, mag er einst nach
der Burg zurickkehren, um dort die Prifungen zu bestehen, die
ihn, wie einst Tamino und Pamina, zusammen mit einer reinen
Gefahrtin in eine geheilte Welt zurickgelangen lassen.

So darf Goethes Zauberflote II. Teil als ein doppelter, d.h.
zur oberen wie zur unteren Welt gerichteter Versuch gelten,
eine Erldsung, wie sie von Pamina und Tamino exemplarisch
verwirklicht wird, zu sozialisieren. Nicht weil Schiller
einige vornehme Worte gegen Goethes Zauberflotenbuch fand,
mulRte das Werk Fragment bleiben. Eine solche BeeinfluBbarkeit
ware eine neue Seite in Goethes Charakter. Der Fragment-
Charakter der Zauberfldote II. Teil hatte andere und im Wesen
der Kunst selbst liegende Grinde.

Kunst bringt, indem sie das in dumpfer Unendlichkeit wirkende
menschliche Sein darstellt, dieses im BewuBRtsein des Menschen
zu sich selbst. Wahrend sie so das Wirkende zum eigentlich
Wirklichen macht, erldst sie das Wirkende aus seiner
unendlichen Wiederkehr des Gleichen und stellt es in seinen
mannigfaltigen Erscheinungsformen als das Endliche auf. Was
ist, kommt zu sich selbst. Im vollendeten Selbstsein bricht
es, wie Mozart uns lehrt, einer umgreifenden Wirklichkeit wvon
Uberwirklicher und dennoch gestalteter gestalthafter
Seinsmachtigkeit auf; in ihr erfillen sich, dem Lacheln der
griechischen Jinglinge gleich, Wille und Vorstellung, weil sie
aus ihr geboren sind. Die Kunst ist auf dem Weg zum Kitsch, wo
sie diese Erfillung, die Sozialisierung des Heils zu ihrem
Geschaft macht. So versagt sich die Kunst selbst und gerade
dem Meister, sobald dieser mit ihren Mitteln stellvertretend
zu verwirklichen trachtet, was der persdnlichen Tat und dem

84



persdonlichen Erleiden eines jeden Individuums vorbehalten ist.
Mozart hatte in seinem Opernwerk den Urkonflikt der Geschichte
mustergliltig ausgetragen und das Paar Tamino und Pamina unter
Verzicht auf jedwede irrationale Erldsungs-Manipulation in
einen Weltraum gefihrt, "in dem die Blumen unendlich aufgehen"
(Rilke) .

Goethe war zu sehr mit der Darstellung des Wirkenden
beschaftigt, er war zu sehr Hersteller des Wirklichen, als daB
er sich der metaphysischen Interpretation des Kunstwerkes
selber hatte anders als widerwillig zuwenden missen. So fihrte
bei ihm das Ergriffensein vom Mozartschen Genius nicht zur
Philosophie, der es einzig erlaubt sein kann, das in sich
Vollendete Uber die Reflexion reiner anschaubar und erlebbar
zUu machen, sondern zur erneuten, das Vollendete Uberwachsenden
Tat der Kunst. Dieser Widerspruch muB in Goethe als ein
Unbehagen gewirkt haben, dem der Dichter, treu seinem inneren
Schicksal folgend, die Vollendung des Werkes geopfert hat.

Alles Hoffen der menschlichen Existenz ist darauf gerichtet,
dal es die Antinomien Religion und Alltag, Kunst und
Wirklichkeit Uberwindet und das Leben in eine Seinsfille
entlalRt, die ihr den letzten Rest an nichtiger Reflexion
wegzehrt. "Das Reine, Uniberwachte, das man atmet und
unendlich weiRl und nicht begehrt", das ist, mit Rilkes Worten
"Ziel der letzten Hoffnung." Die Hoffnung selbst ist der Kunst
legitim, ihr Realisat jedoch ist der Kunst verboten. Wo sie
dennoch in solche Sphare sich wagt, kehrt sie sich gegen ihr
eigenes Wesen. Wenn es der Gang der abendlandischen Kunst und
Philosophie ist, den Abbau einer Illusion betrieben zu haben,
die in der Vorstellung dessen, was die Kunst, vor allem die
religidse Kunst bietet, ihre Erldsung genieBt, so hat sich
Goethe mit seiner Zauberflote II. Teil einen Augenblick gegen
diesen Gang versiundigt. Die kiinstlerische Illustration der
Erlosungsvorstellung aulRert sich als Kitsch, der immer wieder
das Verweile-doch fordert. Rezeption des Gleichen, Tod der
Zeit sind die Folgen. So wird das Zauberfldtenfragment Goethes
zu einer unfreiwilligen Dokumentation iUber das Wesen der
Kunst.

"Heiligkeit und Drama sind nicht zu vereinen", sagt Thomas
Mann. Es sei denn, soll es trotzdem geschehen, mit dem
Ergebnis, daB dieses Werk, daB dieses Drama gegen seinen
Schopfer selbst zeugt und diesen, mag er es wissen oder nicht,
zu seinem tragischen Helden macht. Die Uberwirklichkeit der
Heiligkeit ist aus dem leidenden dramatischen BewuRtsein als
Erlosungsvorstellung mit Notwendigkeit statisch konzipiert. In
diesem Unterfangen drickt sich die Flucht vor der Dramatik in
das Verweile-doch statisch vorgestellter Heiligkeit aus. So

85



hat denn Goethe selbst seine Produktion an der Zauberflote II.
Teil als eine Art Erholung angesehen, Uber die er an Schiller
am 9. Mai 1798 schreibt: "Im Grund ist schon soviel geschehen,
daB es torig ware, die Arbeit liegen zu lassen und ware es
auch nur um des leidigen Vorteils willen, so verdient doch
auch der eine schuldige Beherzigung, umso mehr als eine so
leichte Komposition zu jeder Zeit und Stunde gearbeitet werden
kann und doch noch iUberdies eine Stimmung zu was Besserem
vorbereitet."

Mozart hatte in seinem Werk gezeigt, welcher Weg dem
geschichtlichen Menschen bevorsteht, wenn er das wverlorene
Heil wiederfinden will. Goethe mochte sich durch die
Fortsetzung dessen, was schon vollendet ist, fir einen
Augenblick die Einsicht in die Tatsache verdistert haben,
selbst nur Goethe, statt nach seiner entwaffnend offenen
Sentenz, in der sich ein MachtbewuRtsein, als ware es von
Mozart selbst angeleitet, ironisch reflektiert: "lebt man
denn, wenn andere leben" - sowohl Goethe wie Mozart zu sein.
In Wahrheit ist es so, dal Goethe es nicht wverschmahte, wvon
schwererer Komposition in der Welt des Genius Mozart
auszuruhen. Dieses Ruhen in der Reinheit des Mozartschen
Werkes, dieses selige Entzindetsein am Werk des Genius kann
bei einem unendlich schaffenden Geiste, wie dem Goethes, nicht
rein rezeptiv erfolgen. Die Produktion, die er anstrengt,
spielt auBerhalb der Wirklichkeit.

86



