
1 

DIE DURCHBRUCHS-PSYCHOLOGIE IN MOZARTS REIFEM 
OPERNWERK (1962) - 
 

Eine Auswahl aus den frühesten Versuchen, die Dialektik des 
mann-weiblichen Durchbruchsweges zu umreißen1 

 

 

 

Vorwort 

 

Mozarts reifes Opernschaffen ruht auf sechs Operntextbüchern: 
"Die Entführung aus dem Serail", "Die Hochzeit des Figaro", 
"Don Giovanni", "Così fan tutte", Titus" und "Die 
Zauberflöte".2 In jedem einzelnen Werk kommt ein dramatisches 
Grundmuster zur Entfaltung, das sich mit einer 
gesellschaftlichen Konvention deckt. Dabei verbindet sich die 
Musik Mozarts einer Sprache, die nicht in die Sprache 
poetischer Individualisierung aufgehoben ist. Kollektive 
Grundkonstellationen, Konventionspartikel, die sich zum Mythos 
des geschichtlichen Daseins summieren, sind der Inhalt der 
einzelnen Operntextbücher. Der bürgerliche Mensch, der aus dem 
Bestehen der Konventionen sein Dasein und Selbstverständnis 
bezieht, besitzt ein partielles, dissoziiertes Bewußtsein 
seiner kollektiven Lebensinhalte. Während er sich von einer 
einzigen partiellen Konvention, die sich ihm in ihren finalen 
Wirkungen zeigt, distanziert, versäumt er die Erkenntnis, daß 
er aus dem Ganzen der Konvention lebt. Mit der Auflösung des 
Teiles und seiner Partial-Dramatik rechtfertigt sich die 

 

1 Die hier zur Mitteilung gelangenden Texte sind den 1962 entstandenen, z.T. Fragment 
gebliebenen "Annäherungen" entnommen und besitzen einen unterschiedlichen Uberarbei-
tungs- und gedanklichen Verdichtungsgrad: Das "Vorwort" und das Einleitungskapitel 
"Mozart und die Konvention" stammt aus der im Frühjahr 1962 im Gespräch mit Elvira 
Schiller überarbeiteten sogen. "Gelsenkirchen-Fassung"; beim ersten Teil der 
"Durchbruchs-Psychologie", genannt "Die erotischen Phasen der Seinsvergessenheit", 
handelt es sich um die sogen. "Seehamer-Fassung", einer erneuten, wieder im Gespräch 
mit Elvira Schiller erfolgten Überarbeitung der sogen. "Gelsenkirchen-Fassung"; sie 
bricht über der "Vierten Phase", "Don Alfonso", ab. Die Fortsetzung bringt dann wieder 
die rohere, im Gespräch überarbeitete "Gelsenkirchen-Fassung", und bei allen restlichen 
Texten ab der "Fünfte(n) Phase" - "Titus", "Tamino", "Goethes Zauberflöte II. Teil", 
"Mozart und das Ende der Konvention" und der damals als Fußnote projektierten 
"Gedankenskizze zu einem Mozart-Brief" - handelt es sich um Niklahs Sänftleins 
unüberarbeitetes Tonband-Diktat aus einem bei Schwester und Schwager verbrachten 
"Arbeitsurlaub" in Gelsenkirchen (Anmerkg. d. Chr.) 

2 Damals war die unverzichtbare Bedeutung des "Idomeneo" für das Ingangkommen des 
Durchbruchs-Prozesses noch nicht erkannt (Anmerkg. d. Chr.) 



2 

bürgerliche Existenz den Aufenthalt im Ganzen der Konvention. 
Das Nichts einer schlechten Unendlichkeit, auf der die 
Illusion der autonomen bürgerlichen Freiheit gründet, erlöst 
Mozart in seinem Werk, indem er die Einzelkomplexe der 
Konventionen zu einem lückenlosen, kontinuierlichen Gesamtbild 
fügt. Mozarts Weg führt, von Werk zu Werk fortschreitend, 
durch die Fülle der Konvention. Auf diesem dramatischen Gang 
entsteht das Abbild des geschichtlichen Menschen. So enthält 
Mozarts Opernwerk in seiner historischen Sukzession eine 
vollständige, lückenlose Psychologie der Macht. Weil aber, 
nach Hegel, zum Ganzen einer Sache seine Überwindung gehört, 
zeigt Mozart zugleich mit der Macht die Erlösung aus ihr. 

Wer innerhalb des einzelnen Mozartschen Opernwerkes 
psychologisch denkt, jedoch außer acht läßt, daß, um im 
Beispiel zu reden, die Hochzeit des Figaro in Don Giovanni 
ihre lückenlose Fortsetzung erfährt, dem muß Mozart als 
Dramatiker des typischen happy-end erscheinen. Dieser 
Einschätzung entspringen alle Urteile über Mozart als einem 
bloß genialen, aber naiven Musiker. Dieses Mißverständnis löst 
sich einem Rezipienten auf, der bereit ist, die Immanenz des 
einzelnen Werkes zu durchbrechen, so daß eine Einheit von 
sechs Werken entsteht. Dabei ergibt sich wie von selbst ein 
Einblick in die kausale Endlichkeit des geschichtlichen 
Daseins. 

Mit dieser Kausalität befaßt sich die vorliegende Arbeit. Ihr 
Grundsatz war es, das psychologische Gesetz in Mozarts 
Opernwerk in seiner kollektiven Allgemeingültigkeit 
herauszuarbeiten. Um die Überschaubarkeit des sich dabei 
zeigenden Bildes nicht zu gefährden, wurde verzichtet auf 
textphilologisches Unterstützungsmaterial, das die Darlegungen 
hätte verschärfen oder in Feinstrukturen verdeutlichen können. 
Auch eine Anwendung des von Mozart gezeichneten Menschenbildes 
auf den realen historischen Prozeß sowie eine genetische 
Betrachtung einzelner typischer Charaktere schien mit 
Rücksicht auf die Einheitlichkeit und Überschaubarkeit des 
Gesamtbildes nicht zweckmäßig. Aus dem gleichen Grunde mußte 
auch, und dieser Verzicht fiel am schwersten, eine analoge 
musikalische Analyse beiseite bleiben. Nicht zuletzt mußte die 
Versuchung abgewehrt werden, die Parallelität zu zeigen, die 
bei der vorliegenden Werkbetrachtung zwischen Mozarts 
Welterleben und der Sukzession seiner künstlerischen 
Verwirklichung durchzuscheinen begann. Dieser Zusammenhang 
könnte endgültig mit dem Vorurteil aufräumen, Mozarts Wesen 
erfülle sich in der naiven Gestalt des Papageno. Es würde sich 
zeigen, daß mit dieser Charakterisierung Mozarts ein 
bürgerliches Rezeptionsverlangen sich von dem Anspruch seiner 
fausse naïveté loskauft. 



3 

Die vorliegende Arbeit soll dazu dienen, der Not einer bloß 
musikalischen Rezeption des Mozartschen Werkes, die dem Genius 
stets das Beste schuldig bleibt, beizustehen. Sie soll ein 
Anstoß sein, mit Mozart als einem Anthropologen von höchsten 
Graden Ernst zu machen. 

 

 

 

 

Mozart und die Konvention 

 

Goethe äußert im Jahre 1829 zu Eckermann im Gespräch: "Ich 
kann mich des Gedankens nicht erwehren, daß die Dämonen, um 
die Menschheit zu necken und zum Besten zu haben, mitunter 
einzelne Figuren hinstellen, die so anlockend sind, daß jeder 
nach ihnen strebt und so groß, daß niemand sie erreicht. So 
stellten sie den Raffael hin, bei dem Denken und Tun gleich 
vollkommen war. Einzelne, treffliche Nachkommen haben sich ihm 
genähert, aber erreicht hat ihn niemand. So stellten sie den 
Mozart hin als etwas Unerreichbares in der Musik und so in der 
Poesie Shakespeare." 

Das Unerreichbare in der Musik, die Verkörperung musikalischer 
Genialität: unter dieser speziellen und von der dichterischen 
Sphäre abgehobenen Beleuchtung ist das Ereignis Mozart in die 
Geschichte eingegangen. Nur ein Mensch, dem, um im Paradox zu 
reden, der akustische Augenschein versagt ist, kann den 
lächerlich anmutenden Versuch machen, an diesem Urteil Kritik 
zu üben. Wer dennoch, und unbelehrbar vom Ratschluß der 
Geschichte, an dem Gedanken festhielte, der Schwerpunkt des 
Genius Mozart liege auf einem anderen als dem musikalischen 
Felde, und der etwa das dichterische, dramatische oder 
bildnerische Element als dem Musikalischen vorrangig 
herauszustellen versuchte, dem würde Mozart selber 
widersprechen. Im November des Jahres 1777 gibt er seinem 
Vater eindeutige Auskunft über seine künstlerische Potenz. Er 
schreibt: "Ich kann nicht poetisch schreiben, ich bin kein 
Dichter. Ich kann die Redensarten nicht so künstlich 
einteilen, daß sie Schatten und Licht geben, ich bin kein 
Maler, ich kann sogar durchs Deuten und durch Pantomime meine 
Gesinnungen nicht ausdrücken, ich bin kein Tänzer, ich kann es 
aber durch Töne, ich bin ein Musikus." 

Dennoch, und gegen die Autorität der Heroen, gegen die 
Konvention geschichtlicher Wertung: könnte es nicht sein, daß 
unter der Gewalt und Einzigartigkeit der musikalischen 



4 

Erscheinung ein tiefer Bezug, ein ebenso einzigartiges 
Verhältnis zum geschichtlichen Logos sich verbirgt; daß Mozart 
es so sehr mit dem innersten Kern der Konvention und mit den 
intimsten Problemen des geschichtlichen Menschen zu tun hatte, 
daß er gerade dazu Musiker werden mußte? 

Das 20. Jahrhundert hat die Prüderie abgelegt, ein, um im 
Beispiel zu reden, saftiger und von Unsinn und Unflätigkeit 
strotzender Bäsle-Brief vertrage sich unmöglich mit dem 
einzigartigen Apolliniker Mozart. Gelassen gedenken wir jener 
bürgerlichen Retouchen, die, bis hin zu Nissens Brief-
Zensuren, sich das "Göttliche" Mozartscher Musik nicht mit 
einer Erinnerung an die triviale Lebenssphäre der 
schöpferischen Existenz trüben wollten. Dennoch haben wir noch 
keineswegs aus der Sphäre der Schwelgerei in den Kern von 
Mozarts Botschaft gefunden. Das bürgerliche Moralbewußtsein 
des 19. Jahrhunderts wich der Selbstbegegnung aus, indem es 
das Kunstwerk als ein ästhetisches Phänomen genießbar machte. 
Kunst war, losgelöst von realem Weltbezug, in eine Sphäre des 
isolierten An-sich und Für-sich-Seins transponiert. Die 
historische Existenz des Künstlers war tabu, weil sie die 
ästhetische, das heißt erlösend verklärende Sphäre der Kunst 
trübte. Doch in der irrelevanten Rezeption bereitet sich der 
Untergang der Moral selbst vor. So wurde es zum Schicksal des 
20. Jahrhunderts, daß die Kunst nicht mehr einer Moral als 
ästhetisches Korrelat dient; daß der Mensch sich nicht mehr 
als moralisches Wesen zu bestimmen vermag, sondern aus einer 
ästhetischen Grundbefindlichkeit, aus einer ästhetischen 
Daseinshaltung heraus, die Auflösung seiner Moral genußfähig 
macht. Das ästhetische Daseinsverständnis legitimiert sich die 
Auflösung seiner Moralbestände, indem es sich der allzu 
menschlichen Züge im Wesen des Künstlers versichert. Der 
Heroisierung folgt die Psychologisierung der künstlerischen 
Existenz. Der Künstler wird in die Sphäre des All-zu-
Menschlichen miteinbezogen. Er und sein Werk werden zu Mitteln 
der Erlösung im Gleichen des allgemeinen Nivellements. Wo sich 
die Ausschläge des Gleichen, wo sich Moral und Ästhetik, 
Idealismus und Positivismus aneinander auflösen, indem sich 
ein Gegensatz an seinem anderen in immer engeren Bewegungen 
genießt, da verkommt mit der Relativierung des Werkes und 
seines Produzenten die Kunst zum Arrangement der Zerstreuung, 
der Vorform des Vergessens. Erst wenn auch die Mittel der 
Zerstreuung versagen und dem Bewußtsein keinen Halt mehr über 
dem Abgrund der Verzweiflung geben, erst wenn Ästhetik und 
Moral sich ins Nichts des Gleichen verbraucht haben, bereitet 
sich eine Rezeptionsbereitschaft vor, die das Kunstwerk nicht 
mehr zum Erlösungsfetisch der eigenen Perversion vergewaltigt. 
Dieser Verzweiflung erst beginnt das eigentliche Subjekt der 



5 

Geschichte, beginnt der Genius im Kunstwerk zu leuchten. Das 
Rettende, von dem Hölderlin spricht, ist dem objektverlassenen 
Machtbewußtsein, ist der Verzweiflung ein plötzlich und 
schlagartig Erscheinendes; es bringt als das Werk der Kunst in 
Erinnerung jenes, was zur Verzweiflung führte: Wesen und 
finales Gesetz des geschichtlichen Menschentums und damit die 
Anleitung zum Rückstieg in die Kommunikation. Der gereinigten 
Rezeption, die frei ist von präjudizierenden Urteilen, 
eröffnet das Werk die Zukunft des Vergessenen. Um dieses 
Eröffnens willen ist die Kunst ans Nichts der geschichtlichen 
Existenz herangebaut. Einem Leben, dem die Kunst zum ostinaten 
Erlösungsfetisch wurde, stellt sich die Sache von seinem 
moralischen oder ästhetischen Standpunkt aus als die Krise der 
Kunst dar. Im Schweigen über dem abgeschlossenen Werk, das die 
Konventionen auflöst, indem es sie darstellt, erreicht jedoch 
die Kunst ihre höchste Würde und vollendet sich in einer 
eisernen Forderung an das selbstentfremdete Individuum. 

Wo aus der Verzweiflung eine wertungslose Sehnsucht sich nach 
dem Kunstwerk spannt, um sich an ihm den Kosmos des 
historischen Selbst, gereinigt von blinder Emotion, zu 
reaktualisieren, dort wird ein Werkbewußtsein sich ausbilden, 
das nicht mehr über die historische Person des Künstlers 
reflektiert ist. Eine Existenz, die dem Kunstwerk seine eigene 
Rekreation verdankt, vermag den Künstler weder durch 
Heroisierung zu tabuieren, noch durch Psychologisierung zu 
relativieren, um ihn in beiden Fällen den eigenen 
Machtansprüchen zu unterwerfen. Nun ist der Augenblick da, wo 
die Antinomien, die sich als Moral und Ästhetik in der 
Heroisierung und Profanisierung der Künstlerexistenz ihren 
Ausdruck geschaffen haben, endgültig geschlichtet sein wollen. 
Einer Existenz, die sich in der Verzweiflung verlor, um sich 
in der Kunst neu zu gewinnen, wird die scheinbare Divergenz 
zwischen den metaphysischen und historischen Aspekten der 
schöpferischen Existenz keine Ruhe mehr lassen. Eine 
Weltsituation, deren elementare Bedrohung uns zwingt, nach dem 
Ganzen zu fragen und diese Frage nicht einem sonntäglichen 
Belieben anheimstellt, übersetzt die tödliche Spaltung des 
Genies in zwei Teile, Werk und Leben, ins Todesurteil über den 
Konsumenten. 

Wo die Kaschierung auch nur einer privaten Lebensäußerung zum 
Frevel am Werk selber wird, dort muß die Vorstellung fallen, 
Mozart habe seine Musik, indem er sie vom Primat der Sprache 
löste, in eine Kunstsphäre genialer Naivität erheben und zur 
autonomen Aussage läutern können; eine Aussage freilich, die - 
und das wird mit einem Seitenblick auf sein Opernschaffen 
lebhaft beklagt mit den hinlänglich beredeten Fatalismen eines 
unkritischen Verhältnisses zu Sprache und Dichtung erkauft 



6 

sei. Die Qual, das eigene Vergnügen auf einer musikalisch-
genialen Kunstäußerung gegründet zu sehen, die einem 
vermeintlich moralisch geringeren, dem historischen Weltsein 
irrelevanten Bewußtsein entströme, wächst sich an der 
fortschreitenden Rezeption zu einem Schmerz aus, der in die 
Zusammenhänge treibt. Schon dieser Schmerz als die virtuelle 
Erkenntnis verbietet es, Mozart weiterhin zu einem 
Spezialisten-Genius zu stempeln und so zu tun, als wäre sein 
Werk nur dazu gut, sublimer Sentimentalität, vornehmer 
Erbaulichkeit oder allenfalls der psychologischen Delikatesse 
zum Selbstgenuß zu verhelfen. 

Worüber das 19. Jahrhundert sein Tabu verhängte, gerade dieser 
Bereich in Mozarts Leben und Werk wird nun dem leidenden 
Bewußtsein zum Quell einer Erkenntnis, die in ironischer Prosa 
entdeckt, was die Poesie seines Werkes, "der Schleier aus der 
Hand der Wahrheit", verhüllend enthüllt: die 
Selbsterhaltungstechnik leerläufiger Konventionen und ihr 
Ende. An Mozarts Verhältnis zur Alltagssprache, wie wir es aus 
seinen Briefen kennenlernen, drückten sich Tanten und Onkels 
des 19. Jahrhunderts scheu vorbei, als handele es sich um 
Unanständiges. Auch unter den Zeitgenossen ist der arglose 
Verehrer des Meisters noch nicht ausgestorben, den ein Bäsle-
Brief wie der vom 15. November 1777 aus der sicheren Bahn 
genußreicher Rezeption werfen kann. Der Schwarm der schönen 
Stelle trägt aus der Lektüre eines solchen Briefes eine 
moralische Ernüchterung davon, die ihm das Wesen der zuvor 
angebeteten Musik selbst verdächtig macht. Die Musik ist dem 
Bürger das legitime Gefährt, aus den Zwängen seiner Moral zu 
fliehen. Sobald er im Rausch des höheren Melos das Anti der 
Moral entdeckt, das der literarische Mozart noch ausdrücklich 
bekräftigt, dort zieht sich entweder das Bewußtsein auf einen 
Moralstandpunkt zurück, der, pietistisch verkrampft, die Musik 
als das Böse verdammt, um weiterhin einäugig durchs Leben zu 
gehen, oder aber es wirft die Moral weg, um ihre Auflösung in 
ästhetische Melosbeseelung zu goutieren. Der Scheinnaive 
okkupiert mit erleichtert blinzelnder Dankbarkeit die Ironie 
Mozarts, deckt seine Skrupellosigkeit mit der zweiten Naivität 
des Genies. Zeugnis dieser selbstverständlichen, 
unreflektierten Bewußtheit ist der erwähnte Brief ans 
Augsburger Bäsle. In ihm pflegt Mozart unerschrockenen Umgang 
mit der Sprache, und hier, wo man meint, die Divergenz 
zwischen Mozarts Alltags- und Kunstsphäre müsse jedermann 
einsichtig sein, verbirgt sich die Überraschung, daß Mozart 
aus höherem Instinkt bereits zu seiner Zeit in der Sprache 
tut, wozu Dichtung und Philosophie noch drei bis vier 
Generationen brauchen. Heute, da die Zweifel an der Integrität 
des geschichtlichen Sprachgebrauches sich ausgewachsen haben, 



7 

müssen wir einem Manne, der, so oft er ohne Gefährdung von 
Leben und Werk es sich leisten konnte, schon vor 185 Jahren 
Kunststücke in dieser Sprache vollbrachte, die - oberflächlich 
betrachtet, eines vergnügten Dadaisten würdig wären, einen 
ganz anderen und höheren Kredit einräumen.3 

Für Mozarts Verhältnis zur Sprache, wie es besonders in seinen 
Bäsle-Briefen zum Ausdruck kommt, hält die bürgerliche 
Ästhetik eine Theorie bereit, deren Richtigkeit, vorausgesetzt 
man wisse, was Genie ist, jedes weitere Nachdenken verbietet. 
Diese Theorie deutet Mozarts aufschlußreiches Spiel in der 
Sprache nicht als eine Kritik an der Welt, daß nämlich sich 
das Genie im Spiegel der geschichtlichen Sprachkonvention 
nicht mehr zu erkennen und darzustellen vermag, sondern als 
einen Akt existentieller Verbergung tieferer und leicht 
verletzlicher innerer Verhältnisse. Die Alltagsäußerungen 
verletzen das Gefühl des Bürgers, weil sie mitten in sein Tabu 
gerichtet sind. Für sein Ungemach, das ihm die Berührung mit 
der Lebenssphäre des Künstlers verursacht, glaubt er ein 
Anrecht zu haben auf die höhere und seinen Bedürfnissen 
vermeintlich angemessenere Natur des Werkes. Während die 
Lebensäußerungen Mozarts die Welt brüskieren, entzückt er ein 
bürgerliches Bewußtsein, das an der Macht zu leiden und zu 
zerbrechen beginnt, mit einem entrückten Traumerlebnis, das 
nur der Genuß eines Melos zu verschenken hat, der, frei von 
psychologischem Engagement, den Status quo einer Einzelemotion 
sanktioniert, ohne zur Selbstreflexion der Macht zu nötigen. 
Wo das Werk auch noch dem höheren Traum sich versagt, wo es 
der Macht nicht mehr nur Mittel der Flucht vor sich selber 
ist, sondern unmittelbar ins Zentrum der Macht zielt, dort 
verwaisen, während sich die Gesellschaft dem Kunstwerk 
versagt, beide: Kunst und Produzent. Diese Einsamkeit war das 
Schicksal des reifen Mozart. Eine Gesellschaft, die das 
Kunstwerk als den wohlverdienten Lohn empfängt, die renitente 
Künstlerexistenz ertragen, das heißt zeitlebens in der 
Langeweile des "Verweile-doch" ausgeharrt zu haben; eine 
Gesellschaft, die die Phänomene des Mozartschen 
Sprachgebrauchs als eine notwendige Tarnung und 
Selbstverteidigung des Genius gegen die Welt deutet, hat, ehe 
sie den Mund zu Klage und Rechtfertigung auftut, das Genie und 
sein Werk aus der Welt hinaus eskamotiert. Die abendländische 
Erlösungsmetaphysik, darin ein Stillehalten im Diesseits den 
ewigen Lohn des Jenseits verbürgt, wird auf ein Künstlertum 
und auf ein Kunstwerk angewendet, das sich nicht mehr mit ihr 
trösten kann. Das "Kreuziget" tönt fort durch die Geschichte 

 
3 Vergl.:"Mozart an Anna Thekla Mozart - Gedankenskizze zur Interpretation eines 
Mozart-Briefes", S. 380 



8 

der Kunst. Ihm erst folgt die Annahme des Opfers. In der 
Betrachtung eines Leibes, aus dem sie das Leben vertreibt, 
genießt sich die Macht. Blind vertraut sie dem Wunsch, daß das 
ewige Brot des Opfers stets sich erneuere. Ratlos reklamiert 
sie die ausbleibende Lieferung. Hier erst fällt die 
illusionäre Vorstellung, die Trennung von Welt und Genie sei 
eine ad infinitum gesicherte Faktizität. 

Die Möglichkeit, daß der Mensch durch das Aufschieben aller 
seiner individuellen und historischen Probleme bis zur großen 
Endlösung seinen aktiven und persönlichen Anteil am Sein 
verscherzt, hat sich heute so sehr verdichtet - und hier ist 
der Einsatz von atomaren Waffen von nur vordergründiger Natur 
-, daß wir dem Genie als einem Naturereignis einen anderen und 
höheren Kredit als bisher geben müssen. Die Zeit ist da, wo 
die Kunst zu schweigen beginnt, weil die Gesellschaft um der 
Hoffnung willen die Verzweiflung kennenlernen muß. Einem 
Adrian Leverkühn, finale faustische Künstlerexistenz in Thomas 
Manns Werk, verwandelt sich das Resümee der Geschichte zum 
apokalyptischen Spiegel. Wo der Künstler die Endlichkeit der 
geschichtlichen Inhalte im Werk erschöpft, ohne aus der Tat 
des Scheins in die Kommunikation des Seins zu finden, dort 
ereignet sich der Triumph, Welt und Ich dissonierend ins Werk 
geschlichtet zu haben, als Entsetzen des Endes und der Schuld. 
Die Gleichzeitigkeit der Verzweiflung vermag sich weder in 
ihrer physischen Bedingtheit zu erkennen, noch durch sie 
hindurch sich auszudrücken. So bleibt der Welt nur die ichlose 
Biologie des Wahnsinns. Indem sich Künstler und Werk in die 
Stummheit des Wahnsinns entziehen, verliert die Gesellschaft 
beide als Medien der Fremderlösung, trifft der Wille zur Macht 
als Todestrieb die kollektiven physischen Organe. Es vollzieht 
sich das Selbstgericht der Konvention in der Barbarei des 
Krieges. 

Der endliche Prozeß der Kunst geht der Auflösung der 
Gesellschaft voran. Mit dem Verlust einer angemaßten Haltung 
über dem Werk und seinem Produzenten wird dem Menschen das 
Werk selbst zum Gegenstand der Erfahrung und des Austragens 
seiner lange unterdrückten Eigentlichkeit. Erst der 
Verzweiflung, erst dem untergehenden, empirisch funktionellen 
Ich, vor dessen Auflösung wir heute ratlos stehen, und dessen 
Erlösungstechnik auf allen Gebieten versagt, offenbart die 
Kunst ihr eigentliches Wesen: sie muß auf das Ende zielen, um 
der Verzweiflung als das "Rettende" leuchten zu können. 

Aus der Tragik des geschichtlichen Logos, aus der Konkurrenz 
der Macht flieht der abendländische Mensch in eine 
musikalische Sphäre, die ihm das Genie vorgebaut hat; in 
dieser Sphäre ist Freiheit von Spekulation, vermeintliche 



9 

Erlösung. Diese Ebene erlaubt dem jugendlichen Mozart ein 
konfliktloses Dasein: während er sich unter dem Schutz der 
väterlichen Konvention mit dem Tonmaterial seiner Zeit 
erfüllt, während in ihm sich die Symbiose der europäischen 
Stile vollzieht, affiziert sich sein wertungsfreier 
musikalischer Kosmos an der Dramatik eines tragischen Logos 
und seiner Psychologie, die zu seinem äußerlichen Schicksal 
wird. Mit der Selbstbestimmung seines Talentes, er sei 
Musikus, nicht aber Dichter, Maler oder Tänzer, definiert 
Mozart die Erfahrung seiner Vergangenheit und durchbricht, 
indem er Hegels Satz realisiert, eine Grenze erkennen heißt, 
sie überschreiten, die schützende Schale seiner musikalischen 
Autonomie. In den Jahren existentieller Erfahrung, angefangen 
vom Tod der Mutter über die enttäuschte Liebe zu Aloisia Weber 
und die Demütigung der Jahre in Salzburg bis hin zum Bruch mit 
dem Erzbischof und den ersten Auseinandersetzungen mit dem 
Vater, findet die zweite und eigentliche Inkarnation des 
Genies statt. Denn, war bisher das Wunder Mozart ein 
musikalisches Ereignis, so wirken nun die schicksalserfüllten 
Lehr- und Wanderjahre von 1777 - 1782 das neue und vielleicht 
größere Wunder, daß in Mozarts Musik nun der dramatische Geist 
seines Welterlebens eingeht. Mozart faßt in seinem Opernwerk 
zusammen, was ohne das einende Medium seiner Musik 
psychologische Episode, Konventionspartikel geblieben wäre. 
Was sich in Mozarts einzelnen Opernwerken partikular 
ausspricht, das faßt sein synthetischer Genius zum großen, 
lückenlosen Bogen des eigenen Welterlebens, zum Mythos der 
Geschichte zusammen. Eine pervertierte Wirklichkeit, die 
Goethe immer wieder die Koffer packen ließ, wenn seine 
Existenz die Bedingtheit seiner Umwelt sprengte, an der 
Hölderlin, zur Unzeit um der Verkündigung willen für ein 
Taminoschicksal bestimmt, in einsamer Erfüllung zerbrach - 
diese Wirklichkeit und ihren innersten Mechanismus macht 
Mozart zum Inhalt seines Werkes. Die Psychologie des 
patriarchalischen Bewußtseins, zu Mozarts Zeit, wenn nicht 
allgemein tabu, dann doch nur im Gleichnis angesprochen, baut 
er in sechs Werken, von der "Entführung aus dem Serail" bis 
zur "Zauberflöte" in paradigmatisch-strengster Kausalität vor 
uns auf. Während er das männliche Machtprinzip, das er in 
seiner Umwelt antrifft, und unter dessen Wirkungen er selbst 
zu leiden hat, während er den Patriarchen in einem 
sechsmaligen, stufenweise geordneten Scheitern die sukzessive 
Läuterung seines empirischen Ich erfahren läßt, vollzieht er 
auf eine in der abendländischen Kunst einmalige Art die 
Überwindung der Idee als Kompensation für verlorene 
Kommunikation, die Überwindung der "Sprache der Metaphysik", 
in deren Finale wir heute einzutreten beginnen. Ein 



10 

Menschenpaar, in mythischer Urzeit aus dem Paradies 
vertrieben, läßt Mozart ohne jeden irrationalen Trick in die 
mythische Ureinheit der Welt zurückkehren. Mozart zeigt sich 
dabei innerhalb der Aufklärung und des Humanismus als einer 
der wenigen Realisten, und seine Existenz wird umso 
erstaunlicher, als er dazu den eigens reflektierten Gedanken, 
d.h. die vermittelnde Spekulation auf Geschichte nicht 
braucht. Das höchste Melos, das die Not des empirischen Ich am 
kosmischen Gesetz der Töne auszubilden vermag, ist in Mozart 
vom Logos einer Existenz ergriffen, die im Sein wurzelt. Diese 
Existenz bringt im Durchschreiten der Konvention die 
Konvention zu sich selbst und stellt sie als das Endliche dar. 
Mozart lebt zwar in der Welt und erfährt diese Welt 
schmerzlich an sich selbst; strebt aber, aus der 
Vollkommenheit des Seins gehalten, aus der historischen 
Irritation ins Sein, d.h. zu seiner Eigentlichkeit, zu sich 
selbst zurück. Dieser Weg ist darstellende und gleichzeitig 
distanzierende Produktion. Mozart - Bote aus einer mythischen 
Welt, bringt die Perversion des geschichtlichen Menschentums 
kraft des Seins zu sich selber, d.h. zum Stehen. Er entlarvt 
die Tendenz jeder Macht, sich in einem System homöopathischer 
Barbarei ohne Finalität einzurichten. 

Die Logistik der Macht, gleich, ob spekulativ oder 
positivistisch bestimmt, irrt unerlöst von Objekt zu Objekt. 
Die Macht sucht in der Gleichzeitigkeit aller Objekte den 
Schlaf. Ihr ruht die Sehnsucht ein, von der Bürde der Macht in 
der Fülle der Macht zu ruhen. Es ist die illusionäre Sucht 
nach Unendlichkeit. Im Medium der Musik genießt sich die Macht 
in ihrer impotenten Vergleichzeitigung; in der Musik genießt 
sich die Macht in ihrer Ohnmacht. In der Musik bereitet sich 
die Bruderschaft aller Ideologien vor. Im erfüllten Paradoxon 
von Genuß und Ohnmacht ist die Brücke zum Genius Mozart 
gebaut. Mozart tritt in die vollendete musikalische Konvention 
ein und reinigt sie von letzten spekulativen Beschränkungen 
und Hemmungen: die psychologisch irrelevante Trennung von Eros 
und Agape ist aufgehoben, eine Gräfin Almaviva singt sich 
selbst im Agnus Dei der "Krönungsmesse". Im Medium, dem sie 
sich vertraute, führt sich Spekulation ad absurdum. Der Zenit 
der abendländischen Musikentwicklung zieht den Genius an, der, 
wertungsfrei aus ihrem libertinistischen Medium, der Macht ihr 
Gesetz zuspricht. 

Mozarts Musik bemächtigt sich einer Sprache, die nur vermöge 
ihrer Perversion "allzeit gehorsame Tochter der Musik" sein 
kann. Wo in der dramatischen, lyrischen und reflexiven 
Dichtung die Sprache selbst sich aus der erstarrten 
Sprachkonvention zu befreien versucht, dort sind Mozart und 
seine Musik machtlos dem Wort gegenüber. Hier liegt der Irrtum 



11 

Goethes, der im Alter von einem von Mozart vertonten Faust 
träumt. Mozart in seiner zweiten Naivität steht kraft seiner 
Musik einer Wirklichkeit gegenüber, die - reflexiv ungebrochen 
- nichts anderes ist als lebensvoller, sinnlich erfüllter 
Alltag. Im unausgesprochenen Vertrauen darauf, daß in der 
ausgestandenen Mitte des Alltags der Feiertag leuchtet, vermag 
sich Mozart wie kein anderer ohne moralische Skrupel der 
unverfälschten und innersten Wirklichkeit der Geschichte 
anzunehmen. Teilweise in mühevoller Arbeit sucht sich Mozart 
kaum literaturfähige Libretti, deren jedes eine 
Grundkonstellation des geschichtlichen Daseins zum Gegenstand 
hat. Jedes Werk ist so partieller Geschichtsmythos. Die 
Entelechie aller Teilmythen führt ihre Gestalten in ein reales 
mythisches Weltsein zurück. Erst in der "Zauberflöte" läßt 
Mozart seine Menschen aus ihrer profanen Alltagswelt in die 
mythische Märchenwelt eintreten. Mozarts Werk endet, sobald 
Tamino und Pamina im Heiligtum anlangen. Weder die Schlange 
noch die drei Knaben, weder die untere noch die obere 
Transzendenz der Geschichte läßt Mozart in seinem Werk autonom 
erscheinen. Wo sie auftreten, sind sie stets unmittelbar auf 
den handelnden und leidenden Menschen bezogen. Ihr Erscheinen 
entspricht streng der seelischen Disposition ihrer Partner. 
Geschieht bei Richard Wagner eine autonome Versinnlichung des 
Mythos im Kunstwerk, ist bei Mozart Transzendenz prinzipiell 
individuell zugeordnet. Die Größe der Mozartschen Kunst ruht 
in ihrer Selbstverständlichkeit. Das Wunder der "Zauberflöte" 
ist die Erfüllung des Selbstverständlichen. Es leuchtet als 
ein Selbstverständnis, das aus dem wechselseitigen Zuspruch 
von Vergangenheit und Zukunft, von Diesseits und Jenseits, von 
Mensch und Sein geboren und in ihm geborgen ist. 

"Oh, wie ist mir Mozart innig lieb und verehrungswürdig, daß 
es ihm nicht möglich war, zum 'Titus' eine Musik wie die des 
Don Juan, zu 'Così fan tutte' eine wie die des Figaro zu 
erfinden." Dieses Verfahren Richard Wagners, aus einem 
Moralbewußtsein die Kunst Mozarts zu reflektieren, verfehlt 
mit dem innersten Wesen der geschichtlichen Wirklichkeit 
gleichzeitig den Genius, der diese wie kein anderer 
interpretierte. Mozart bremst seine wahren Helden nicht durch 
moralische Reflexion und bürgerliche Bedenklichkeit. Der 
höchste Triumph, der Triumph zu Verführung zur Furcht, zum 
Regreß, zum Kompromiß, der Triumph der Rettung zurück, ist der 
Gesellschaft nicht gegönnt. Mozarts Helden scheitern an und zu 
sich selbst, nicht an der Umwelt. Ihr Scheitern ist Aktion des 
Durchbruchs. So spannt sich der dramatische Bogen von Bassa 
Selim über Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso und Titus bis 
hin zum Tamino der "Zauberflöte". Mozarts Musik, die stets 
Psychologie konkretisiert, löst sich ganz in den 



12 

psychologischen Logos auf. Auch die musikalisch emanzipierte 
Nummer hat eine psychologische Funktion: die musikalische, 
psychologisch neutrale Konvention, die in der schönen Stelle 
triumphiert, steht als Charakteristikum für die statische, 
selbstvergessene, konventionelle Person und Situation. - Der 
ausgebildete Mikrokosmos des Mozartschen Geistes entzündet 
sich an der empirischen Weltwirklichkeit; selbst im 
Eigentlichsten frei von Geschichte und Psychologie, läßt 
Mozart beide sein, was sie sind; während er in der ersten 
Phase seines Lebens die bürgerliche Welt musikalisch entzückt 
und literarisch vor den Kopf stößt, läßt er sich in der 
zweiten Phase mit dieser Welt selbst ein und macht sie nun zum 
Gegenstand seines Werkes. Dabei erscheint, als das Resultat 
solcher Existenz, die Geschichte rein, d.h. unverfälscht durch 
die beschönigenden Selbstkorrekturen der in die pervertierte 
Wirklichkeit eingefangenen Menschentümer, im Werk der Kunst. 
Gerade die durch einen Anflug von Ironie gebrochene 
atmosphärische Freundlichkeit und Milde des dramma giocoso und 
der opera buffa - untrügliche Anzeigen höchster geistiger 
Distanz zum Gegenstand, die der Perversion noch den Schimmer 
der Verklärung schenkt, läßt Mozarts Opernpublikum glauben, 
das Genie verherrliche den eigenen Lebensstil. Mit dieser 
Finte unterwirft sich der Bürger das Werk zum Zweck des 
Selbstgenusses und der Selbstbestätigung. Gewiß gehört der Zug 
der Sanktion zu jedem großen Kunstwerk: es läßt zuerst sein, 
was ist, das exemplarisch Erhabene ebenso wie Laster und 
Verbrechen. Leicht wird aber vergessen, daß gerade dieses 
Sein- und Erscheinenlassen, dieses Offenbarmachen umso 
deutlicher und unausgesprochen die ethische Forderung 
impliziert, je weniger es in die Interpretation oder 
Diskussion des Dargestellten ausbricht. So ist es ein Irrtum 
anzunehmen, Mozart verkläre die Sünde, um der Einfachheit 
halber in einem theologischen Terminus zu reden. Wohl wird im 
Medium der Mozartschen Musik die Anschauung des Scheiterns und 
der Finalität geschichtlicher Umtriebe dem Menschen akzeptabel 
wie in keinem anderen Kunstwerk; der Mensch wird gleichsam 
verführt, sich im Spiegel der Werke Mozarts zu betrachten; 
Mozarts Werk, das zur Selbstbegegnung verlockt, läßt jedoch 
den geschichtlichen Menschen, der sich blind ihm anvertraut, 
nicht mit sich allein. Mozart verlockt nicht in die Falle des 
ausweglos-fatalen So-ist-es. Kraft der lückenlosen Darstellung 
der endlichen Konvention ist deren Endlichkeit überwunden. 
Weil aber dieses Durchbruchs-Versprechen aus jedem Tone seines 
Werkes leuchtet, genießt es das Vertrauen fragloser 
Plausibilität. Dieses soziale, zutiefst humane Element in 
Mozarts Kunst macht das Wunder Mozart so groß. 

Mozart ist, und das wird die folgende Erörterung zeigen, zwar 



13 

ein Apokalyptiker, aber ein barmherziger. Denn Mozarts Werk 
hilft uns, wenn wir uns von den bürgerlichen und 
vaterrechtlichen Vorstellungen und Zwängen befreien, die auch 
das Genie noch an einen historischen Ort fixieren und 
ästhetisch anschaubar und begreifbar machen wollen, zur 
vollständigen und lückenlosen Selbsterfahrung des 
geschichtlichen Daseins. Nicht eine religiöse Spekulation 
findet sich im ganzen Opernwerk; nicht ein Fluchtversuch, mit 
Hilfe des Wortes ins Irrationale zu entweichen; überall wird 
Schicksal individuell ausgetragen, und allein dieser 
individuelle Austrag, der an keiner Stelle von irgendeiner 
fragwürdig irrationalen Gnadenvermittlung unterbrochen ist, 
führt in der "Zauberflöte" zur Konkretion dessen, was bei uns 
heutzutage mit Recht als happy-end verpönt ist. Deshalb, weil 
Mozart, systemfrei und der gedanklichen Abstraktion unfähig, 
so sehr und so umgreifend Realist ist, sucht sich der 
geschichtliche Mensch instinktiv in kaum einem anderen Werk 
der Weltgeschichte mehr und mit größerer Sehnsucht zu finden 
als gerade in Mozarts Werk. Das hat aber seinen Grund nicht 
allein in der psychologischen Realistik einiger Mozartscher 
Opernlibretti. Die Hauptursache für die Breitenwirkung von 
Mozarts Werk ist vielleicht die Tatsache, daß nirgendwo sonst 
in der Kunst die Verheißung des Durchbruchs aus den Fesseln 
einer bloß humanitären Autonomie, Sublimat und Überbau von 
Barbarei, reiner und stärker leuchtet. In der Hingabe an 
Mozarts Werk vermögen wir den schmerzlichen Verlust der Macht 
als die Verheißung zu wahrem Menschentum zu erfahren. Mozarts 
Opernwerk kann zum Spiegel werden, der zur völligen 
Selbstreflexion der Macht und damit der Psychologie anleitet: 
der den Akt, die Aktion des Durchbruchs nicht als Passion des 
Leidens, als Gericht, sondern als tätige Prüfung erleben läßt. 
Mozart wußte, daß Überwindung nichts zu tun hat mit 
mönchischer Frömmigkeit und asketischer Lebensführung, sondern 
allein mit der wachsenden Kenntnis des Weltseins, das, wo wir 
anfangen, es rein wie in der Gestalt des Titus zu verkörpern, 
in mythisches Welterleben umschlägt. In ihm wird eine der 
Geschichte verfallene Existenz frei für jene andere Welt, von 
der wir nur "törig reden". Und diese realisiert und zeigt sich 
für Mozart doch nirgend anderswo als in den Bildern unserer 
Welt, nun aber nicht mehr Objekte käuflicher Lust, sondern 
jetzt und jeden Augenblick von der Liebe neu gezeugt. 

Abgesehen von den enthusiastischen Ovationen, die Kierkegaard 
dem Schöpfer des Don Giovanni brachte, blieben fast alle 
Versuche, Mozarts Opernwerk psychologisch zu deuten, 
ausschließlich an der "Zauberflöte" hängen. Sie wurde dem 
Bürger zu einer Art höherem Politikum, hier witterte man 
Weltanschauung, Ideologie. Hier glaubte man sich dem Numinosen 



14 

auf der Spur; und so fehlt es nicht an mythischen und 
mystischen Deutungen dieses Werkes - Deutungen, die im 
Augenblick ihres Scheiterns den Fehler bei Schikaneder und in 
dem scheinbar systemlosen Mixtum religiöser Vorstellungen zu 
finden meinen. Denn, wo zwar jedes Werk ein Ganzes, erst die 
Integration von sechs Werken das Vollkommene ist, dort wird 
ein Betrachter und Hörer, der sich mit der Ahnung des Ganzen 
dem einzelnen opus naht, ein undeutbares Orakel vernehmen und 
gezwungen sein, sich mit der bloßen Ästhetik zu trösten. Wer 
sich mit diesem Trost begnügt, gibt den Willen der 
gedanklichen Bemächtigung preis. Er läßt alle moralisch-
ideologische Spekulation fahren, um an dem Glück einer naiven 
und vorbehaltlosen Rezeption teilzuhaben. Er läßt um einer 
Kunstwirklichkeit willen, die er zwar nicht versteht, aber 
nichtsdestoweniger liebt, die Abstraktion fahren. In dieser 
liebenden Hingabe erfährt sich das partikulare Deutungs-
Verlangen von Welt und Geschichte, die Psychologie der 
Schuldgefühle, je länger desto mehr als unangemessenes 
Instrument zur Beurteilung eines Werkes, dessen Schöpfer das 
Ganze der Geschichte kraft seiner höheren Natur weiß und sagt. 
Die Liebe zum Unverstandenen ist der Stachel in der 
enttäuschten Spekulation. Er zwingt das Denken zur simultanen 
Bewußtheit des Ganzen, in welchem die Spekulation in der 
durchsichtig strengsten Rationalität sich erlöst findet. 

 

 

 

 

Die erotischen Phasen der Seinsvergessenheit 4 5 

 

Am 16. Juli 1782 brachte die erste Aufführung der Oper "Die 
Entführung aus dem Serail" Mozart den vollständigen Sieg über 
seine Gegner. Die Welle der Begeisterung als von etwas nie 
Gehörtem ging durch das musikalische Wien, erfaßte das 
Opernpublikum vieler deutscher Städte und veranlaßte keinen 
Geringeren als Goethe, eigene Singspielpläne aufzugeben. Aus 
Italien schrieb er an seinen Komponisten Kaiser: "Alles unser 
Bemühen, uns im Einfachen und Beschränkten abzuschließen, ging 

 
4 Aus der sogen. "Seehamer-Fassung" (Anmerkg. d. Chr.) 

5 Bei den Vorarbeiten für Titus und Zauberflöte kam in Seeham erneut Goethes 
Zauberflöte II. Teil ins Gespräch. Deren veränderte Deutung ließ den geschlossenen 
Sinnzusammenhang der Goetheschen Faustdichtungen ahnen. Der darüber in Seeham 
beginnende Dialog ist die Ursache dafür, daß die sogen. Seehamer-Überarbeitung der 
Gelsenkirchen-Fassung Bruchstück blieb, das über "Cosi" abbricht 



15 

verloren, als Mozart auftrat. Die Entführung aus dem Serail 
schlug alles nieder, und es ist auf dem Theater von unserem so 
sorgsam gearbeiteten Stück niemals die Rede gewesen." 

Damals ist mit der Gestalt des Bassa Selim eine Figur in das 
Werk Mozarts eingegangen, auf deren Schicksal der Genius sich 
eingeschworen hatte. Das Schicksal des an der Macht 
scheiternden Patriarchen ist der Inhalt von Mozarts Opernwerk. 
Die Figuren Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso, 
Titus und Tamino sind, wenn nicht dem Namen, so doch der 
psychologischen Realität und Sukzession nach, Metamorphosen 
einer einzigen Gestalt, Stadien eines einzigen Lebensweges. 

Im 20. Auftritt der Oper "Die Entführung aus dem Serail" hält 
die Handlung den Atem an: Selim, der Held der Oper, sieht sich 
seiner Vergangenheit konfrontiert. Die Stadien des Bassa 
Selimschen Lebensweges aktualisieren sich in der 
Gleichzeitigkeit des Augenblickes. Belmonte und Konstanze sind 
das Spiegelbild seiner eigenen Vergangenheit, die an der Macht 
des Lostados scheiterte. In Selim, der sich in seiner 
Vergangenheit haßt und liebt, beginnt sich die Macht des 
Lostados zu reflektieren und zwingt zur Humanität. Diese 
Humanität ist die punkthafte, unter Zwang erfolgende Besinnung 
auf die Antinomien von Sentimentalität und Barbarei. 

Selim scheitert als junger spanischer Edelmann an einer 
idealen, melos-seligen Liebe zu einer Geliebten, die er "höher 
als sein Leben schätzte". Er emigriert in die Türkei und hält 
sich für seinen Verlust schadlos in einem Serail, das als 
Chiffre für sexuellen Machtgenuß steht. Prosaisch und 
sehnsuchtslos erfüllt sich das Patriarchat: Bassa Selim ist 
ohne Gesang. Diese Doppelgesichtigkeit der Macht, die sich die 
Endlichkeit ideal erotischer Anbetung mit einer 
positivistischen Sinnlichkeit kompensiert, ist die Basis von 
Mozarts reifem Opernwerk. Die punkthafte Schlichtung der 
Antinomien Sentimentalität und Barbarei, Eros und Sexus, in 
der humanitären Geste des Bassa verbirgt die Verzweiflung der 
Isolation. Die an sich selbst enttäuschten Machtbezüge zur 
Welt treiben das Ich in eine wertfreie, moralfreie Sphäre. Was 
Welt war, reißt Verzweiflung in Erinnerung. Erinnerung geht 
unter in musikalisch bewegter Gleichzeitigkeit. 

Die Innerlichkeit der Verzweiflung, die sich Mozarts Dramatik 
versagte, vollendet sich in der musikalisch-narzißtischen 
Autonomie des Cherubino. Macht findet die Totalität des Ich. 
In ihrem musikalischen Anders-Sein ist sie von sich selber 
fasziniert. Aber während sie sich selber sucht, weil sie sich 
verlor, wird sie von der Frau gefunden. Im Panmelos des 
Cherubino, das sich vage schweifend in romantischer Alliebe 
äußert, ist die Macht in ihrem Anderssein ihrem höchsten 



16 

Objekt, der Frau, zurückverbunden. Cherubino, dem sich das 
Versagen der diskursiven Sprache mit der positiven 
Hilflosigkeit objektfreier Melos-Beseelung kompensiert, ist 
der gereinigte Machtspiegel, darin sich die Frau selig 
erkennt. 

Seliges Erkennen verklärt sich in die Bereitschaft zur 
Hingabe. Sie zieht Cherubino aus seinem musikalischen Traum 
zur Erkenntnis seiner erotischen Bestimmung und findet in 
seiner Umarmung ihr Ziel: vergessen in die Fülle ihrer Macht, 
erwachen die Partner zurück ins selig blicklose "Ich bin". Was 
Zeit nicht hat, das will Unendlichkeit: "Ich bin" - allein im 
Rausch des Wechsels bleibt die Macht unendlich bei sich selber 
stehn. Dieses Paradoxon lebt der Don Giovanni des Registers. - 
Der Anspruch des erotischen Narziß Don Giovanni, der Anspruch 
des Wechsels im Gleichen, bricht an Elviras Forderung nach 
Dauer im Gleichen. Die Moral Elviras, die sich den Genuß 
ästhetischen Vergessens zu domestizieren sucht, provoziert, 
was sie am meisten fürchtet: das Erwachen in der Isolation. 
Der Altruismus einer illusionären Liebeserlösung wird als 
Maske des Egoismus entdeckt. Die Seligkeit des "Ich bin" 
schlägt um in die Verzweiflung des "Ich bin". Wo Don Giovanni 
an der Liebe verzweifelt, weil er an der Frau verzweifelt, 
dort schafft er selbst der Vergangenheit Zutritt in den 
gestörten Augenblick erotischen So-seins. Vergangenheit und 
Augenblick, Moral und Ästhetik, Komtur und Don Giovanni: die 
Antinomien des männlichen Machtstrebens durchdringen sich 
wechselseitig und geben in der Verzweiflung ihr isoliertes So-
sein preis. Sie lösen sich ab von der Frau, ihrem fraglos 
plausiblen Mittelpunkt, und schlichten sich in eine Synthese, 
die von der Priorität nicht mehr des Handelns, sondern des 
Denkens bestimmt ist. 

Don Alfonso, intellektueller Narziß, ist der legitime Erbe des 
Don Giovannischen Welterlebens. Ihm, dem die vitalen 
Machtbezüge versagen, bleibt einzig die Erkenntnis der Macht. 
In die Erkenntnis, seiner Umwelt werde es nicht anders ergehen 
als ihm selber, ist er verliebt. Indem er die Paare 
Fiordiligi-Ferrando und Dorabella-Guiglielmo in einer 
Blitzlektion zu ihrer eigenen Zukunft verführt, bestätigt er 
sich die kollektive Gültigkeit seiner Vergangenheit und führt 
seine Erkenntnis zum Triumph des "Così fan tutte". Während er 
die Frau in ihrer narzißtischen Blindheit demaskiert, wird ihm 
seine Vergangenheit im verklärenden Schein ironischer Distanz 
zu einer Quantité negligeable. Im Hochgefühl seiner 
bestätigten Erkenntnis ist er mit der Welt versöhnt. In der 
Versöhnung bricht mit seiner psychologischen Macht sein 
intellektueller Narzißmus: mit dem Bewußtsein, recht zu haben, 
kann Alfonso ebensowenig weiterleben, wie einst Bassa Selim 



17 

mit seiner generös humanen Tat. 

Im regierenden Überblick Alfonsos löst sich das Verhaftetsein 
ins Labyrinth der Psychologie. Dem einsamen, von vitalem und 
intellektuellem Machtbezug gereinigten Ich fällt das 
Herrscheramt des Titus zu. Humaner Narzißmus löst 
intellektuellen Narzißmus ab. Titus, durch Erfahrung immun 
gegen die Lockungen der Welt, durch lückenloses Durchschreiten 
der Konventionen zu wissender Anschauung aufgestiegen, kann 
seinem Volke Richter werden durch die leidende Aktion der 
Verzeihung. Punkthafte Humanitas des Bassa Selim erfüllt sich 
in Permanenz. An der ruhig standhaltenden Gestalt des Titus 
brechen sich die Reflexe des Willens zur Macht und schlagen 
zurück in die Existenz ihrer Träger. Titus wehrt die 
Versuchung ab, Erlösungsfetisch für sein Volk zu werden und 
zwingt seine Umgebung zum Selbstsein. 

Das gereinigte, narzißtische Selbst des Titus löst sich ab vom 
Volk, dem letzten Objekt seiner empirischen Ich-Erfahrung, und 
sieht sich als Tamino den mythischen Inhalten seiner 
Vergangenheit konfrontiert. Mythos des Alltags zeigt, was die 
Alltags-Konventionen verschleiern: feindlich steht das Reich 
der Königin der Nacht dem Reich des Sarastro gegenüber. Beiden 
Reichen steht Tamino prätentionslos offen. Was er in 
vielfachem Scheitern verlor: Im Bildnis Paminas findet er das 
Versprechen der Versöhnung, gewinnt er die Zuversicht, die 
tödliche, ausweglose Antinomie der Geschlechter zu überwinden. 
In Pamina findet der Prinz ein Mädchen, das gleich ihm die 
Perversion der Geschlechter zu einem regreßlosen Austrag 
brachte. Ihre Genealogie führt von Konstanze über Gräfin Alma-
viva, Donna Elvira zu Berenice. - Nichts kann die Vereinigung 
des Paares nun herbeiführen als die vollständige Überwindung 
des vergangenen Prinzips. In stufenweiser Annäherung, immer 
wieder vom Hereinwirken der Vergangenheit irritiert und 
entzweit, findet sich das Paar, verwandelt sich ihm eine 
starre Objektwirklichkeit zum mythisch heilen, 
selbstlebendigen Medium der Liebe. 

 

 

 

 

Erste Phase: Bassa Selim 

 

Wer von der klischeehaften Vorstellung abweicht, Belmonte und 
Konstanze seien die Hauptfiguren in Mozarts Oper "Die 
Entführung aus dem Serail" und wer statt ihrer in Bassa Selim 



18 

den Helden des Stückes erkennt, dem verwandelt sich Mozarts 
Singspiel mit einem Schlage zu einer Tragödie. Während die 
Liebenden Konstanze und Belmonte ihr Ziel erreichen, während 
gegen jede Wahrscheinlichkeit alle ihre Wünsche sich erfüllen 
und während ein Mann wie Osmin noch im Haß einen negativen 
Trost zu finden vermag, bleibt in der Gestalt des Bassa Selim 
ein trauriger Rest im allgemeinen Wohlbehagen. Das 
Statuarische der äußeren Erscheinung des Bassa Selim läßt auf 
eine Dynamik des Inneren schließen: gebrochene vitale 
Spontaneität vermag sich nicht mehr in die Geborgenheit des 
musikalischen Gestus zu lösen. So sieht sich keine andere 
Figur als die des Bassa Selim im ganzen Mozartschen Opernwerk 
auf trockene Prosa gesetzt. Wo aber alles singt, wird der 
Träger der Prosa zum pointierten Schwerpunkt des Geschehens. 

Das Ende der Oper gibt Aufschluß über Bassa Selims 
Vergangenheit und über die Ursachen seiner musikalischen 
Stummheit. Als Osmin die Flucht der Liebespaare vereitelt und 
sie dem erzürnten Bassa gegenüberstellt, fleht Belmonte um 
Freilassung gegen Lösegeld. Stolz nennt er seine Herkunft: 
"Mein Name ist Lostados." Bassa Selim: "Was höre ich, der 
Kommandant von Oran, ist er Dir bekannt?" Belmonte: "Er ist 
mein Vater." Selim: "Dein Vater? Welch glücklicher Tag, den 
Sohn meines ärgsten Feindes in meiner Macht zu haben. Wisse, 
Elender, Dein Vater, dieser Barbar, ist schuld, daß ich mein 
Vaterland verlassen mußte; sein unbiegsamer Geist entriß mir 
eine Geliebte, die ich höher als mein Leben schätzte. Er 
brachte mich um Ehrenstellen, Vermögen, um alles. Kurz, er 
vernichtete mein ganzes Glück. Und dieses Mannes einzigen Sohn 
habe ich nun in meiner Gewalt! Wäre er an meiner Stelle, was, 
würde er tun?" Belmonte: "Mein Schicksal würde zu beklagen 
sein." - Selim, einst spanischer Edelmann, verlor im Kampf 
männlichen Besitzstrebens eine Geliebte, die er "höher als 
sein Leben schätzte". Die Idealität des "Höheren", die mit dem 
Tod spekuliert, verbirgt in der pathetischen Opfergeste ihre 
Schwäche, verbirgt die narzißtische Sehnsucht zum Tode als der 
Flucht vor dem Leben. Aber Gewalt ist ihrem sentimentalen 
Anderssein überlegen. In der Geliebten raubt Lostados Selim 
die Fülle des Vergessens. Sentimentalität, Kind der 
Brutalität, unterliegt der Gewalt des Vaters und gibt die Male 
der Verwandtschaft preis: ein Subjekt, dem die Wirklichkeit 
den Genuß des pathetischen Selbstopfers versagt, fordert 
Opfer; eine Selbstverschwendung, die ihr Ziel, die zum Objekt 
degradierte Erlösungsgestalt verliert, zeigt ihr wahres und 
eigentliches Gesicht: sie legt alles höhere Gefühl und alle 
erhabene Schwärmerei ab und entblößt ihren Machtkern. Dem 
ersten Scheitern an den Antinomien der Macht, Brutalität und 
Sentimentalität, antwortet die Macht mit der Ausbildung einer 



19 

öffentlichen Idylle des Verlorenen. Das Kollektive ist je 
Kompensation des unbewältigt Individuellen: im Harem feiert 
die Macht ihren letzten Triumph und ruht vom Kampf ihrer 
Antinomien. In der Statik idyllischer Gleichzeitigkeit, in 
einer musealen Welt, wo nicht umsonst die Baukunst dominiert, 
in diesem animalischen An-sich brütet die Langeweile und 
zerstört die Macht, von der sie selbst lebt. Das Vakuum zieht 
das Vergessene an. 

In Konstanze naht sich das Double von Selims spanischer 
Geliebten. In ihr waren sich einst die Antinomien der Macht, 
waren sich Selim, der spanische Edelmann, und Lostados, 
Kommandant von Oran, waren sich Sentimentalität und 
Brutalität, Melostrunkenheit und Befehl antipodisch verbunden. 
Im Serail, in der Gleichzeitigkeit des Besitzes, vergißt sich 
die Macht. Selim, der in der abgelebten Sprache vitaler 
Spontaneität, der in der einäugigen Sprache von Melos und 
Befehl scheiterte, entwickelt an Konstanze das gemessene 
Pathos gehobener Prosa und spekuliert in der Distanz auf 
Besitz. Wo sich die Spekulation um den errechneten Lohn der 
Askese betrogen sieht, ist das Bewußtsein zur Preisgabe seiner 
Inhalte gezwungen: Sentimentalität und Gewalt, die Spielarten 
vitaler Usurpation, enden in impotenter Rhetorik: Bitte und 
Drohung, ohnmächtig gefangen ins isolierte Ich, erreichen ihr 
Objekt nicht mehr. Dem vitalen Trick, im Harem die Antinomien 
der Macht zu schlichten, folgt, wo Bitte und Drohung versagen, 
in der List der intellektuelle Trick. "Mit Härte richt' ich 
nichts aus, mit Bitten auch nicht. Also, was Drohen und Bitten 
nicht vermögen, das soll die List zuwege bringen." Wo in der 
List die Spekulation in sich zu kreisen beginnt, ist sie, ein 
letzter Versuch, das Bewußtsein vor der Nacht der Verzweiflung 
zu retten, tot geboren. So bleibt sie auch in der Oper ein 
blindes Motiv. 

Bitte, Drohung und List, die dialektischen Schritte der 
Impotenz, sind auf Konstanze hin entworfen und spiegeln, 
Substrate einer vitalen Vergangenheit, die Illusion einer 
möglichen Zukunft. Sie versinnlicht sich in der Wiederkunft 
des Vergangenen. Die phantomhafte Spekulation von Bitte und 
Drohung erscheint in realer Gestalt: Belmonte, Vitalist in 
Machtfragen, und eigens zu diesem Zweck als Architekt 
nominiert, schafft sich über die Bauleidenschaft des Bassa 
Zutritt in sein Reich. Wo das Melos im patriarchalischen 
Konkurrenzkampf sein höchstes Objekt bedroht sieht, wo die 
Kraft der Verführung endet, spielt die Macht ihre Herkunft 
gegen den Konkurrenten aus: "Mein Name ist Lostados." Die 
Liebe, Bestätigtsein im Partikularen, Versprechen der Zukunft 
als Regreß, schlägt um in Haß, wo sich das Partikulare zum 
Ganzen der Vergangenheit komplettiert, wo im geliebten Kind 

  



20 

die Krankheit des Vaters sich spiegelt. In der Konstellation 
Konstanze-Belmonte-Lostados vergegenständlicht sich der 
Mechanismus der Macht, vollständiges Abbild der Herkunft 
Selims, im gedrängten Augenblick. Die hermetische Spiegelwelt, 
Statisterie der Vergangenheit, fordert Erkenntnis. Die 
verzweifelte Ohnmacht des Verzichts ist das erste Stadium im 
handelnden Vollzug der Erkenntnis. Die Notwendigkeit, den 
Verzicht mit dem Pathos der Freiheit auszustatten, ist der 
letzte Triumph und das Ende der vitalen Macht. Im triumphalen 
Genuß der Selbstüberwindung ist die Verzweiflung des 
Scheiterns für einen Augenblick kaschiert. Das Machtstreben 
partizipiert bis zuletzt an den humanen Taten, daran es 
zugrunde geht. Die Welt, der Selim sich entzieht, zollt einer 
Humanität, die sie übersteigt, den Tribut der Verehrung: 
Verehrung erleichtert den Verzicht, macht ihn plausibel, 
schafft aber keinen Lebensraum. "Bassa Selim lebe lang, Ehre 
sei sein Eigentum" - im kollektiven Eigentum der Ehre, das 
seine Janitscharen ihm zubringen, in diesem Reichtum geht das 
Subjektsein zugrunde. 

Selims künftiges Scheitern ist in der Verklärung der Humanität 
verschleiert. Untergang und Wiedergeburt entziehen sich der 
künstlerischen Darstellung. Erst die Psychologie des Monologue 
intérieur, wie sie die Literatur des 20. Jahrhunderts 
demonstriert, lehrt die inneren Bewegungen der Verzweiflung, 
ihr Wachstum, den Selbstverzehr des autonomen Ich zu 
rekonstruieren und erschließt die psychologische Logizität der 
Werkfolge. - Das Wunder, die Verjüngung Selims in den 
jugendlichen Cherubino, die Geburt des Phönix geschieht 
realpsychologisch im Feuer einer Verzweiflung, das in Selim 
mit der Erinnerung an die Macht auch die Ehre, auf sie 
verzichtet zu haben, verzehrt. Selim ließ Konstanze und 
Belmonte laufen, weil er das Gericht der Vergangenheit, das 
sich in ihnen verkörperte, nicht ertrug. Dieses Gericht 
erwacht in den Heerscharen des Alltags: Selim bleibt in einer 
Welt zurück, die ihm in tausend Brechungen die immer gleichen 
Manipulationen der Macht reflektiert. Das Bewußtsein von der 
Endlichkeit der Macht verwehrt den Schlaf des Animalischen, in 
den sich die Antinomien der Macht vergessen. Das Einmalige, 
Große, Subjektive erfährt sich im Spiegel des groben 
Alltagserlebens als das Paradigma des Kollektiven. In dieser 
permanenten Erfahrung vollzieht sich die Desillusionierung 
individueller Freiheit, mit der die Macht ihr Scheitern 
ausstaffierte. Der antizipierende Denkzwang lockert den 
Zugriff der Macht; die Sklaven der Macht stehen auf wider 
ihren Abgott, wo dieser mit der Freiheit der Erkenntnis droht 
und die Lust des Beherrschtwerdens, die 
Verantwortungslosigkeit enttäuscht. Aufstand, Revolution und 



21 

Anarchie, Kehrseite blinder Verehrung, sind Korrelat der 
inneren, primären Distanz des Herrschers. Herr und Knecht, 
einer verstößt den anderen in die Autonomie. 

Die Aktion des Faustus columbus, die Vermessung der Welt als 
die Summe von Objekten, ist abgeschlossen mit der Auflösung 
der Werte in der Gleichzeitigkeit, der Gleichgültigkeit ihres 
hermetischen Totalbesitzes. Punkthafte Emanzipation ist die 
Antwort der Frau auf die erste Ermüdung des Patriarchen. Ein 
Patriarch, der die gleichgültig, weil endlich gewordenen 
Objekte beim weiblichen Partner abliefert, sieht sich von ihm 
mit Gleichgültigkeit, mit dem Zwang zur Askese bestraft. Wo 
Weltobjekte als Werber versagen, wo das Vorzeigen der Leistung 
nicht mehr imponiert, dort gibt der Mann die Distanz preis und 
bringt sich, gekleidet in musikalische Sinnlichkeit, selbst 
dem Partner dar. Gesammelt im Brennspiegel des sinnlich 
gebrochenen Ich, in der bewegten Gleichzeitigkeit des Melos, 
empfängt die Frau die Welt erneut als Geschenk. Unfähigkeit 
des Mannes, Sentimentalität und Macht, Freiheit und Zucht, 
Sonntag und Werktag, Arbeit und Genuß zu vereinen, spiegelt 
die Labilität der Frau: die spanische Geliebte genießt den 
erotisch-musikalischen Festtag mit Selim, um schließlich ihre 
Sicherheit auf die Besitztümer und die äußere Macht eines 
Lostados zu gründen. Selim, der scheiternde Patriarch, 
antwortet auf den Verlust mit der genialen Schläue, dem Coup, 
im Harem eine Idylle des Weltganzen zu realisieren. Mit der 
absoluten und legitimen Herrschaft über Welt und Frau hofft 
der Patriarch, das Leiden an den Antinomien der Macht 
endgültig zu überwinden. Erst in der "objektivierten" Welt, wo 
die Frau zum domestizierten Sexualobjekt öffentlich degradiert 
ist, vollendet sich in nuce das Nivellement, die endgültige 
Auflösung der Werte. Vergeblich spannt sich die Langeweile auf 
das Wiedererscheinen ihrer vitalen Vergangenheit. Ihr bleibt 
einzig, was sie nicht will: die Antinomie des Subjekts. Sind 
die Antinomien der Macht, Melos und Befehl und ihre 
Scheinsynthese abgelebt, dann betreibt die Existenz die 
radikale Ausformung des latenten Wertzerfalles. Waren Melos 
und Befehl bisher in der Plausibilität der Frau vermittelt und 
ineinander verkettet, war die Musik noch aus der Sprache der 
Väter geboren, im Ungehorsam noch Tochter der Moral, so drängt 
sie nun aus ihrer Bedingtheit zu ihrer äußersten und 
schrankenlosen Vollendung. 

Die Todesstunde der faustischen Existenz ist die Geburtsstunde 
der orpheischen. Der Architekt und Moralist erwacht zum 
Psychologen und Musiker. Musik als Architektur des tönenden 
Seelenraumes, als Exercitio arithmeticae occultum nescientis 
se numerare animi ist zugleich Seismograph der Machtreflexe, 
die er von der Frau empfängt und als Chiffre der Vergangenheit 



22 

treu verzeichnet. Wer sich wie Selim in der Verzweiflung 
verlor, dem wird Musik zum Instrument, mit dem er als 
Cherubino in der Welt sich selber sucht. 

Die Verzweiflung des Bassa Selim und seine Verwandlung: daran 
denkt ein Opernpublikum nicht, während es die Illusion eines 
Glückes mitgenießt und am happy-end des Paares Belmonte-
Konstanze das eigene resignierte Welterleben aufwertet. 
Belmonte - frühlingshafter Überschwang -: in ihm genießt ein 
altkluges Lächeln seine enttäuschten jünglingshaften 
Hoffnungen: der Fatalist braucht zu seiner Verklärung eine 
Liebe, an die er selber nicht mehr glaubt; der Nihilist 
verdankt der Kunst sein "Glücksgefühl". In seinem ästhetischen 
Schlaraffenland werden Belmonte und Tamino zu Wechselfiguren. 
Aufgang und Vollendung der Liebe, Belmonte und Tamino - einzig 
im Vollzug ihres Werdens ein Versprechen der Zukunft - sind im 
Elysium der Faulheit in die leblose Einförmigkeit des Gleichen 
veruntreut. Diese nihilistische Illusion, die mit dem Glanz 
der Vergangenheit sich von der Mühe des Werdens dispensiert, 
löst sich auf an den verräterischen Anzeichen der Barbarei: 
Belmonte, dem die Erfüllung seiner Sehnsucht bevorsteht, 
zweifelt an der Treue und Unberührtheit seiner Geliebten. 
Belmonte trumpft mit einem Vater, dessen Grausamkeit er kennt, 
als Machtobjekt gegen Bassa Selim auf. Geld und Wirkung eines 
großen Namens sollen Leben und Liebe retten. Belmonte, der in 
der Krise des Besitzstrebens seine Vergangenheit zu Hilfe 
ruft, ist der Geliebten gegenüber ganz musikalischer Gestus 
der Werbung. Einer primär musikalischen Existenz, deren 
Objektreichtum als Werber und Distanzmedium der Liebe 
ertrunken ist in der Gleichzeitigkeit des Melos, fürchtet in 
der Erfüllung der Liebe die Ohnmacht der Ernüchterung, den 
Verlust der musikalischen Autonomie. Wo in der Musik die 
äußeren Distanzmedien, aufgelöst im Prozeß der Annäherung, 
sich verzehren, ist der Zweifel, das Substrat der verlorenen 
Objekte, die letzte und nichtige Rettung vor der Erfüllung. 
Dem Zweifel als nichtige Distanzierung antwortet das Fest der 
Verzeihung, die Lust des Vergessens, die den Beginn der 
Ernüchterung einleitet. Im Bannkreis der Physis erkennen und 
fliehen sich die Partner, bestätigt sich der Zweifel. Der 
musikalische Eros, am Partner ausgebildet, beginnt sein 
Gesetz, das Gesetz des Zweifels zu leben: er entgleitet seinem 
Objekt und konkretisiert sich in erotischem Nomadentum. Der 
weibliche Wille, von der männlichen Macht in musikalischer 
Vergegenwärtigung entdeckt, umworben und besessen zu sein; der 
Wille, der im Partner sich vergessen will, trifft sich selber. 
Das Glück des Vergessens wird zum Unglück des Vergessenseins. 
Das Schicksalsgesetz, das Belmonte und Konstanze das Glück der 
Vereinigung gewährte, erzwingt von Graf und Gräfin Almaviva 



23 

mit der Desillusionierung das Eingeständnis der Endlichkeit 
ihrer Liebe. 

 

 

 

 

Zweite Phase: Cherubino 

 

Die "Hochzeit des Figaro" eröffnet eine Welt, in der die 
humane Geste Selims ihre ersten Wirkungen tat: Selim, der das 
Gesetz der Konkurrenz, das Gesetz Auge um Auge auflöste und 
dem Paar Belmonte und Konstanze die glückliche Vereinigung 
gewährte, leitet den Zerfall der patriarchalischen Wertwelt 
ein, bereitet die Anarchie vor. Die ungewohnte Freiheit von 
Konkurrenz, die Sicherheit des Glückes wird zum Unglück der 
Langeweile und sucht ihr Vergessen, das ein Glück der großen 
Liebe nicht mehr gewährt, in der Unterhaltung des erotischen 
Abenteuers. Eine Moral, die, vieldeutig kompliziert, den 
Wünschen des Subjekts gehorcht, vermittelt dem erotischen 
Dämon den Einbruch in die Gesellschaft. Wie einst Belmonte als 
Architekt bei Selim, so dringt nun mit umgekehrten Vorzeichen 
der Page in die Welt des Grafen Almaviva ein. Es ist die 
Tragik der humanen Tat, daß sie die Erhaltung fremden Lebens 
mit der eigenen Verzweiflung bezahlen muß. Doch jenseits von 
Verzweiflung stiftet der Verzicht neuen Lebensraum: Selim 
inkarniert als Cherubino in die Folgen seiner humanen Tat. 

Die unbewußte Vertrautheit mit einer Umwelt, die Spiegel 
seiner Vergangenheit ist, macht Cherubino zum heimlich 
liebenswürdigen Revolutionär: was die Moral der Väter im 
Imperativ der Treue, der vorgetäuschten Authentizität von 
Partnerschaft verhüllte, in Cherubino bricht die schrankenlose 
Panerotik ungehemmt durch. Vergangenheit, Erinnerung und 
Bindung an das Moralgesetz der Väter ist aufgelöst, 
verschleiert in virtueller Musikalität. Im Melos, im 
begriffslosen Medium der Erinnerung, löst sich die starre 
Hülle errechneter Konvention: Musik ist Anti der Moral. Im 
elementaren Vergessen des Anti gebiert sie erlösende Illusion 
einer zweiten, vom Menschen neu geborenen, erotisch beseelten 
Natur. Der Wille zur Macht überhöht sich, indem er die Fesseln 
äußerlich autoritärer Kategorien sprengt und ausschließlich 
und unmittelbar den inneren Regungen seiner Spontaneität 
folgt. Cherubino und sein narzißtisches Allbegehren lassen 
sich nicht bürgerlich fixieren, nicht funktionalisieren. Ihm, 
der freiheitlichen Existenz, dem überzähligen Glied der 



24 

Gesellschaft, gilt die höchste Aufmerksamkeit einer Welt, die 
vom Mehltau der Determination befallen ist. Cherubino bezahlt 
diese Freiheit mit einer Hilflosigkeit, die nichts ist als 
konzentrierte Aufmerksamkeit auf den Logos des Geschlechts. 
Die Huldigung seiner verführerischen Hilflosigkeit schenkt der 
Frau die höchste Bestätigung, das Bewußtsein ihrer Priorität, 
die sie im Amte ihrer Herrschaft genießt. Sie honoriert das 
Geschenk mit einer äußeren Sicherheit, die sie für Cherubino 
bei der Macht und ihren widerstrebenden Repräsentanten 
einkauft. Wer, weil er seine Vergangenheit verlor, im 
musikalisch-bewegten Augenblick sich selber sucht, findet 
weder sich noch die Welt. Er wird zur sinnlich verkörperten 
Frage. Ihr antwortet, um diese Frage nicht zu stören, die Frau 
mit verklärtem Entzücken. 

In der Schule der Frauen, an der Hierarchie Barbarina-Susanna-
Gräfin, wächst die Musikalität des Cherubino und vollendet 
sich als sinnlich-verklärte Frage. In der atmosphärischen 
Vergegenwärtigung seiner weiblichen Partner entfaltet sich das 
erotisch-musikalische Selbstverständnis Cherubinos. Es 
erreicht seinen Höhepunkt in der 5. Szene der Oper mit einem 
Tausch von Imponderabilien. Ein Band vom Nachthäubchen der 
Gräfin, Symbol der Liebe, das Versprechen sinnlicher Lust, an 
die höchste Gestalt in der weiblichen Hierarchie gebunden, 
erweckt ihm seine Lebensfrage: "Sagt, holde Frauen, die ihr 
sie kennt, sagt, ist es Liebe, was hier so brennt?" "Die 
Kanzone..., die ich heute gedichtet, lies sie der Frau Gräfin, 
lies sie Dir selber, lies sie Barbarina, Marcellina, ja, lies 
sie allen Frauen hier im Schloß vor" - das ist in statu 
nascendi der Daseinsentwurf des Don Giovanni. Solange auf die 
Lebensfrage Cherubinos das sinnliche Echo ausbleibt, singt sie 
sich, ehe sie mit sich selber von der Liebe redet, in 
erotischer Allbeseelung aus: 

Rede von Lieb' im Wachen, Rede von Lieb' in Träumen, Mit Echo, 
Felsen, Bäumen, Mit Winden und mit Wellen, Mit Blumen und mit 
Quellen! Und all' die süßen Klagen Tragen die Lüfte fort. Und 
mag mich niemand hören, Red' ich von Lieb' mit mir. 

In der musikalisch distanzierten Vergegenwärtigung der Frau 
entwickelt Cherubino selbst die Züge des Hermaphroditen. Diese 
Feminisierung des Mannes ist der zwangsläufige Versuch, alle 
Antinomien der Welt in sich zu schlichten, alle Gegensätze im 
Ich zu vereinen, um es vom Leiden an der Wirklichkeit zu 
erlösen. In der hermaphroditischen Existenz sind die 
Antinomien der Macht aufgelöst. Aber der vollendete Narziß, 
will er nicht in unendlicher Schlafsucht versinken, braucht 
den Spiegel der Welt, darin er im Entzücken, das er der Frau 
entlockt, sich selbst erblickt. Der Narziß gewährt der Frau, 



25 

was ihr ein patriarchalisches Objektstreben versagen mußte: 
die erfüllte Erfahrung ihres narzißtischen Selbstseins. Beide, 
Mann und Frau, erblicken ineinander das Gleiche: sich selber. 

Sich selber im anderen zu erkennen, der Blick dieses 
Entzückens erblindet in der Rührung. Dem Melos Cherubinos, der 
sein Ziel ahnt, strömt die Träne nach. Der Gewähr des Lösens 
wächst das schmerzliche Gerührtsein der Gräfin zu. Der 
Ergriffene ergreift nicht: Rührung ist vollkommen in der 
Passion beider Partner. Den Bann der entfernten Nähe, den 
zeitlosen Augenblick - diesen Zauberkreis durchbricht nur der 
Überschuß der Reflexion; sie wird als Abschied geboren in der 
gerührten Passion beider Partner: die Gräfin, selbst 
schmerzlich bewegt, wie das Libretto vorschreibt, trocknet die 
Tränen Cherubinos. 

Was der Gräfin aus innerer Nähe verwehrt ist, das okkupiert 
Barbarina mit jener kurz angebundenen, scheinbaren Naivität 
eines ungerührten Besitzwillens, der das Movens der Konvention 
ist. Barbarinas despotischer Besitzwille, eindeutig kraft der 
Fixierung des sinnlichen Objekts, wird vieldeutig, changiert, 
wo der Zugriff des Willens sich lockert: Susanna, ihr 
entzückter Kommentar, die Dialektik von Distanz und 
Provokation, ist der Werber Cherubinos. In der dritten Szene 
des 2. Aktes arrangiert Susanna den ersten und eigentlichen 
Kontakt zwischen Cherubino und der Frau. Sie arrangiert jenen 
zeitlosen Augenblick des Entgleisens, jene symbolhafte 
Begegnung, die in sich Abschied ist. Das innere Verhängnis, 
die Nähe des Gleichen, die zum Abschied zwingt, zieht ihr 
äußeres Verhängnis an: der Graf, Repräsentant des Alltags, 
Arrangeur eines mixtum compositum von "ästhetischem 
Schlendrian" und moralischer Despotie, zwingt seine flüchtigen 
Partner ins Gesetz des Alltags zurück. Das Herrenrecht, mit 
dessen Hilfe der Graf Sicherheit und Ausschweifung zu 
verbinden und in dieser Synthese die Barbarei zur Permanenz zu 
erklären versucht, bildet die Lebensgrundlage Cherubinos: die 
kompromißlose, erotisch-ästhetische Existenz stört die 
Labilität des Kompromisses; Cherubino gefährdet ein gräfliches 
Daseinssystem: das Äquilibrium der Ordnung innerhalb der 
Unordnung. In Cherubino ahnt der Graf seinen Meister. Er will 
in der dämonischen Unbedingtheit das geheime Leitbild seines 
erotischen Willens nicht erkennen. Konkurrenz des Gleichen 
stößt sich ab. Der Graf, vom Sicherheitswahn gefesselt, haßt 
Cherubino, der ein sinnliches Leben vorbereitet, das der Graf 
sich nur errechnet. Der Graf verfolgt, was ihn verfolgt. Der 
Jäger ist der Gejagte.  

Ein Graf, der Cherubino mit Barbarina entdeckt und das Gesetz 
seiner Macht, die Verschwiegenheit, in der Mitwisserschaft 



26 

gefährdet sieht, antwortet auf die Ahnung seines Endes wie 
jeder Diktator: mit Liquidation; Cherubino wird entlassen. 
Sobald der Graf in der Szene mit Susanna unfreiwillig die 
Mitwisserschaft Cherubinos bestätigt, verkehrt sich sein 
unmittelbarer Distanzierungs-Wille in mittelbaren; 
unangemessene Bestätigung wird Träger der Distanz: Cherubino 
wird Hauptmann. Die Sicherheit der gräflichen 
Liebeskonventionen soll mit der moralischen Barbarei des 
Militärs erkauft werden. Doch diesem Zwang zur Barbarei 
entkommt, wer wie Cherubino nicht auf Sicherheit baut. An 
Cherubino, dem scheinbar Willenlosen, der nur sich selber 
sucht, bricht alle Macht, die außer sich von sich Vergessen 
sucht. Der Graf, den die rückhaltlos ästhetische Existenz zur 
Moral zwingt - der Libertin haßt, was ihn zum Reaktionär 
macht. Was den Grafen aus seinem Selbstverständnis vertreibt, 
das bestätigt die Gräfin: sie verteidigt in Cherubino den 
Spiegel ihrer eigenen Seele, Fülle und Genuß ihrer 
gegenwärtigen Macht. 

Cherubino, in allem gehorsam-gelehriger Schüler der Frauen, 
kann seine Bestimmung als Don Giovanni nicht aus sich selber 
finden. Cherubinos Narzißmus fehlt der Impuls, aus der 
ästhetischen Traumsphäre in die Dimension des Sinnlichen 
vorzustoßen; der Inkarnation des Ästheten, dem Dämon des Melos 
fehlt wesenhaft der Logos der Vereinigung. Nur die Moral der 
Frau, die sich ins ästhetische Anderssein, in ihre Fülle zu 
erlösen und von der Bürde ihrer ewigen Beschränkungen zu 
entlasten versucht, wirft ihr Verlangen nach dem Narziß und 
macht ihn zu ihrem Objekt, verführt Cherubino zum Verführer 
Don Giovanni. Gräfin und Susanna, in ihrem moralischen 
Besitzstreben gebunden an ihre erotischen Partner, sind 
gehalten, der eingeborenen Sehnsucht der Moral nach 
ästhetischer Erfüllung moralisch zu entsagen. Was der Moral 
als ihre höchste Lust und Fälle versagt ist: die erotische 
Okkupation des Narziß, das muß sie verleugnen: längst weiß der 
Graf, daß Cherubino kein Kind mehr ist. Das Kindsein 
Cherubinos - mit dieser forcierten Moralreflexion, mit dieser 
Lüge, erkauft sich die Frau, während sie auf Erfüllung 
verzichtet, die distanzierte Nähe des Narziß. 

Die Moral Barbarinas okkupiert, was die Moral der Gräfin und 
Susannas distanziert. Barbarina, bei der der Graf für 
Cherubino Werber war, die frei ist von moralischen Skrupeln, 
frei von irritierender Bindung, wirft ihren moralischen 
Besitzwillen auf Cherubino, jedoch die Erlösungssehnsucht 
ihrer Moral erfüllt sich zunächst ebensowenig wie Cherubinos 
Allbegehren, das sich in der Gräfin spiegelt. Erst in der 
Gartenszene, dem Schwerpunkt der Oper, wird Cherubino von der 
Gewalt der männlichen Machtkonkurrenz aus der Sphäre der 



27 

Gräfin in die freien Arme Barbarinas getrieben. Cherubino, als 
einzig Naiver Beweger und Schrecken einer korrupten 
Gesellschaft, revanchiert sich beim Grafen für die ihm 
zugedachten Schläge, die Figaro abkriegt, mit einem Kuß, der 
einer als Susanna verkleideten Gräfin zugedacht war - schlüpft 
bei Barbarina unter, um bei ihr nach dem Gesetz der 
Liebesdialektik mehr zu finden, als er im Spiel mit der 
verkleideten Gräfin suchte. Auf der untersten Stufe der 
weiblichen Hierarchie trifft Cherubino auf ein Mädchen, das 
die Kommunikation nicht anders zu bestreiten weiß als mit dem 
innersten Kern der Konvention: Barbarina empfängt Cherubino, 
um ihn als Don Giovanni aus ihren Armen zu entlassen. Don 
Giovanni, der seine Laufbahn bei der Tochter des Gärtners 
beginnt, in Donna Elvira, der gescheiterten Gräfin, seinen 
Zenit erreicht, endet in der Affäre mit dem Bauernmädchen 
Zerlina, der gescheiterten Barbarina, die, von der Ästhetik 
enttäuscht, sich dem Besitzwillen Masettos unterwirft. 

Die Geschichte der Hochzeit des Figaro, die Geschichte des 
Mißtrauens aller gegen alle, das sich in den Haß aller gegen 
alle steigert, um an seinem Höhepunkt in Verzeihung aller 
gegen alle umzuschlagen, weckt das Mißtrauen an der 
Versöhnung, in der sich die Liebe zwischen Graf und Gräfin 
erneuert. Die äußere Katastrophe, die die Humanität von 
Belmonte und Konstanze abwendet, liefert die Partner der 
Erfahrung und Selbstbegegnung aus. Das Zustoßen entlarvt sich 
als Machen: drohte in der "Entführung" der Tod von außen und 
blieb angesichts dieser Bedrohung das Wesen der Partnerschaft 
unentfaltet, so naht einer ungefährdeten Liebe in der 
"Hochzeit des Figaro" das Verhängnis von innen; sah sich in 
der "Entführung" der Patriarch, der eigenen Vergangenheit 
konfrontiert, zur Humanität gezwungen, so geht dieser Zwang 
nun auf die Frau über: der Gräfin ist die Reproduktion der 
Vergangenheit lieber als das Nichts - sie verzeiht. 

Am Zwang zur äußeren Trennung, an der Todesdrohung des Bassa 
Selim vollendet sich in musikalischer Vergegenwärtigung die 
innigste Nähe der Partner Belmonte und Konstanze. Jubel der 
Klage macht den drohenden Verlust vergessen. Rausch von 
Passion und Opfer findet den Triumph seligen Entzückens in der 
Hoffnung auf die Erlösung im Tode. Die Liebe, die im Tod 
Erlösung sucht, erfährt, wo das Tristanschicksal versagt ist, 
ihre Eigentlichkeit und Unerlöstheit im Unglück des realen 
Besitzes. Selims Drohung des "beklagenswerten Endes" 
verwandelt sich zur ungewollten Prophetie des Schicksals. Mit 
der Preisgabe des Paares aus der patriarchalischen Konkurrenz, 
entläßt Selim die Gegner ins Gefängnis des Subjektseins, in 
die geschichtlich bedingte Individualität. Im Ziel, im Glück 
der Distanzlosigkeit, in der schweigenden Unendlichkeit der 



28 

Vereinigung, ereignet sich die Entdeckung der äußersten 
Einsamkeit. In der Bedingtheit der Nähe erst wird die 
Getrenntheit erfahren, im Ziel die Ferne. Nichts erscheint 
rettend aus der Stummheit, die die Luft zum Atmen verwehrt, 
als die Flucht zurück in die Trennung, als der Wiedergewinn 
der Distanz. Die Beklemmung und Totalität des punkthaften 
Todeserlebnisses wird in die dissoziierte Zeit, in die 
Ökonomie des Regresses aufgelöst. 

Der Wille zur Flucht realisiert sich in der erotischen 
Vielfalt innerhalb der Gesetzlichkeit, innerhalb des Systems 
der Sicherheit. Die Spekulation mit dem Herrenrecht ist der 
Versuch des Grafen, innerhalb des Gesetzes selbst Don Giovanni 
zu spielen. Die Praxis des Grafen vermittelt die Welt des 
Bassa Selim in nuancierter Abstufung der Welt des Don 
Giovanni. Das gräfliche Verhalten zum anderen Geschlecht hält 
genau die Mitte an Reiz und Gefahren zwischen der polygamen 
Langeweile des Bassa Selimschen Harems und der vogelfreien 
Liebessphäre Don Giovannis. 

Erkaufte der kolumbische Patriarch mit der wachsenden Sammlung 
der Weltobjekte den erotischen Gehorsam der Frau, waren ihm 
Objekte Werber, Träger von Distanz und Begegnung, so geht im 
Augenblick schrankenloser Machtentfaltung seine Sprache in den 
Triumph ihrer Fülle unter: wer die Welt trägt, singt sich in 
schrankenlosem Subjektsein frei von ihrer Last. Der Sänger 
wird zum eigenen Werber. Welt, die er verlor, weil er sie 
gewann, ist nur im Partner wiederzufinden. An ihm steigt das 
Melos des Sängers zur Trunkenheit auf. Der sprachlose Logos 
der Vereinigung, sprachlos, weil jeder Zukunftsentwurf in den 
Augenblick verzehrt ist, zersprengt die Illusion der Ewigkeit, 
stürzt den Sänger in eine Welt, deren Zeit verstört ist, in 
die Summation banaler Momente. Widerwillig, auf einer Welt 
sich vorzufinden, der er entrückt zu sein glaubte, diese 
Enttäuschung treibt zur bewußtlosen Rache am Partner. Mit 
einer Episode, die das große Erleben im schlechten Augenblick 
nachvollzieht, kauft sich das Bewußtsein vom Entsetzen des 
Endes los. Während die Jagd in dem bekannten Jagdgrund zum 
Sport, zum Zeitvertreib verkommt, während an der Sicherheit 
und Mühelosigkeit, an der Reproduktion des Gleichen der Logos 
sich entspannt und gleichzeitig, als bloßes Instrument der 
Objektfixierung gebraucht, den Subjekt-Objekt-Bezug 
verabsolutiert, wird die Jagd nach der Frau zum neuen 
erregenden Abenteuer, das die Sphäre des moralfreien Melos 
provoziert. In der episodären Wiederholung des großen 
Augenblickes, in der positivistischen, ästhetischen Jagd im 
Bekannten, setzt der akute Verschleiß der Objekte ein - der 
Ritus der Werbung, die Zeremonie, das Fest der Liebe 
degeneriert und mit ihm Sprache und Melos. Hier bereitet sich 



29 

der Genuß des eigenen verlorenen Erlebens in der stärkeren 
fremden Existenz vor. In Don Giovanni genießt Leporello seine 
vitale Vergangenheit als Graf Almaviva. 

Wo die Frau das einzige, aber unverklärte Objekt des 
patriarchalischen Besitzwillens ist, dort verbietet sich 
dessen Repräsentation. Ein Graf, der die Frauen als erotische 
Jagdtrophäen bei der Gräfin nicht abliefern kann, sieht sich 
um die Legitimation seines Mannestums gebracht. Der Graf 
bezahlt sein Abenteuer mit der Sprachlosigkeit, die er der 
Gräfin gegenüber mit der Gewalttat der Eifersucht kompensiert. 
Das Tabu, zu dem er sich verurteilt, zieht das Interesse der 
Gräfin an, zwingt die Gräfin aus ihrer vornehmen Distanz zur 
Aktion. Das Tabu wird zum unfreiwilligen, negativen Werber. 
Die Entdeckung des Tabus als moralisches Druckmittel zur 
Überwindung der Distanz ist die Antwort der Frau auf das 
schicksalhafte Distanzverlangen des Mannes. Mit ihrer 
Entmoralisierung betreibt die Frau die Remoralisierung des 
Mannes: die Aktion der Überwindung der Distanz, die Aktion der 
Lüftung des Tabus zielt auf die Veranstaltung blinder 
Verzeihung; von der Gräfin mit der Emphase der Freiheit 
ausgestattet, ist sie Gloriole des Tabus. 

Die Rettung der Ehe rechtfertigt die Aktion der Intriganz als 
moralische Tat. Wo der Mann, weil die Plausibilität des einen 
Partners versagt, panerotisch abschweift, dort gibt die 
Gräfin, um den Gatten hereinzulegen, um den einzig Schuldigen 
zu entlarven, im Verwechslungsspiel mit ihrer Identität 
gleichzeitig ihren Adel preis. Anpassung ist die Methode der 
Schuldigen. Mit der Überführung des Schuldigen inszeniert die 
Gräfin dem Grafen gleichzeitig die Möglichkeit, um Verzeihung 
zu bitten; sie diktiert ihm seine Rolle als Sünder. Sich 
selbst bereitet sie den pathetischen Genuß der Freiheit im Akt 
der Verzeihung. Die Moral der Gräfin hat nur noch Macht über 
den Grafen im Echo der Gesellschaft. Wer, wie die Gräfin, mit 
dem Druck kollektiver Moral die äußerliche Reue des Sünders 
erzwingt, verschleiert in der Verzeihung, daß der Verführer 
der Verführte ist. 

Das passive weibliche Besitzstreben, nachgebildet im 
männlichen Melos und Logos, erfüllt sich im Verfall der 
patriarchalischen Wertwelt. An der Verführung des Grafen, 
Rückschlag auf die weibliche Statik, lange verborgenes 
Realisat weiblicher Primärverführung, erstarrt die Verführerin 
zum An-sich ihres eigenen Anti: sie entdeckt die Treue als 
moralisch-ideologische Kategorie. Das innere Entsetzen treibt, 
was sich schweigend verbarg, in die äußere Bewegung. Das An-
sich absoluter Treue legitimiert den totalen Besitzwillen. Er 
gibt in der Identitätsaufgabe, in der Aktion der Intriganz, 



30 

sein inneres Gesetz den Blicken preis. Mit der Rettung des 
verführten Verführers soll der Schrecken des Endes 
aufgehalten, neue Zeit erschlichen werden. Erschreckt über ihr 
eigenes Werk, reißt die Frau, was allein dem Patriarchen 
vorbehalten war, die Zügel der Moral an sich. 

Die Macht der Verführung triumphiert und vollendet sich in der 
sentimentalen Blindheit der Versöhnung. Sobald der Quell der 
Erinnerung versiegt, aus dem sich die Illusion der Versöhnung 
rekreiert, sobald die Vergangenheit keine beseligenden 
Erinnerungsbestände mehr zu geben vermag, steht eine gratiose 
Vergebung, steht eine blinde Humanität im Nichts der 
Verzweiflung. Die Versöhnung als kollektives Arrangement ist 
eine Groteske des Mißverständnisses: es löst sich, wo die 
schmeichelnden Bilder der Vergangenheit verblassen, der 
Schlich zur Versöhnung mißlingt, in seine Wahrheit auf: im 
unverhüllten Haß treten die Partner schroff und unversöhnlich 
auseinander. Es bereiten sich die femininen und maskulinen 
Kollektive vor, wie sie ausgeprägt erst in "Così fan tutte" 
und in der "Zauberflöte" begegnen. Zu ihrem inneren Wesen 
gehört die Überwindung der Isolation in der gemeinsamen 
Krankheit. Das Bewußtsein der gemeinsamen Krankheit schafft 
eine letzte Karenz vor der Einsamkeit der Verzweiflung. In ihr 
wird die Scham individueller Krankheit geboren. Sie hüllt sich 
in ein Schweigen, das die Versöhnung sucht.  

So blühet uns allen 
Das herrliche Glück! 
Alles, was an diesem Tage, 
Uns verwirrte, uns betrübte, 
Alle Sorge, Angst und Plage 
Löset nun der Liebe Band! 

Auf denn, Ihr Freunde, 
Zum Feste, zum Balle, 
Durch die Nacht der Jubel schalle! 
Und beim Klange froher Lieder 
Laßt uns gehn zum Hochzeitsschmaus! 

Die Oper endet mit einer euphorischen Vereinigung, die die 
allgemeine Verzweiflung kaschiert. Sie endet mit einem happy-
end, das mit Recht den verärgert, der in der Immanenz des 
dramatischen Tatbestandes vernarrt und weder den Durchbruch 
mit Hilfe der Psychologie des musikalischen Ausdruckes noch in 
der Fortsetzung des dramatischen Geschehens in Don Giovanni 
suchen will. - Schon an der Hochzeitstafel wird sich die 
Gräfin für ihre List mit der Entdeckung bestraft sehen, daß 
der Liebreiz Susannas nicht aufgehört hat, den Grafen zu 
betören, werden Figaro und Susanna erfahren, daß der Beginn 
der Liebe leichter zu gewinnen ist als deren Dauer und 



31 

Vollendung. Wer, wie Cherubino, mit niemand streitet, kann an 
einer Verzeihung als Regreß nicht teilnehmen: er wird als 
erster die Fessel kollektiver Moral abwerfen und - von 
Barbarina zum Abenteuer erweckt - jeder Frau, die in den Bann 
seiner Anziehung kommt, den Lohn seiner bloßen Existenz 
abfordern. 

 

 

 

 

Dritte Phase: Don Giovanni 

 

Bei Bassa Selim erfüllt sich das männliche Streben, die Welt 
einschließlich der Frau seiner Vorherrschaft zu unterwerfen, 
sie zu seinen Objekten zu machen, in einer statischen 
Machtfülle, durch die der Weg in die Zukunft, der Weg in die 
Zeit versperrt ist. Die List versucht, ein altes, abgelebtes 
Daseinsverständnis festzuhalten. In der List altert das 
kolumbische Weltverständnis. Ihr antizipierendes Denken ist 
das Eingeständnis der Endlichkeit der Welt. Die Aktionen der 
List sind der Abgesang des verlorenen Abenteuers. In Lostados-
Konstanze-Belmonte baut sich Selims Vergangenheit vor ihm auf 
und verlangt, durch den Akt der Humanität zur individuellen 
Tragik erlöst zu werden. Die verendlichte Welt treibt das 
Subjekt ins Entsetzen seiner Autonomie. Der Mächtige wird zum 
Gefangenen seines Besitzes. Die Preisgabe des Besitzes in der 
Verzweiflung ist eine unbewußte Tat der Befreiung. 

Im Hingegebensein an das Schicksal, in der Erwartung einer von 
keiner Spekulation gesicherten Zukunft, lockert sich die 
Starre der Subjekt-Objekt-Beziehung. Mit der Geste des Lösens 
befreit sich das im Logos gefangene Melos. Die musikalisch-
autonome Existenz des Cherubino bewirkt mit der Beseelung der 
Natur die Illusion der Subjekt-Objekt-Auflösung, um 
schließlich von ihrem höchsten nicht mehr fixierbaren Objekt, 
der Frau, magisch angezogen zu werden: das autonome Melos wird 
zum Gefährt, zum Diener des Eros. Im Melos vollzieht sich die 
Katabasis: der Eroberung des geozentrischen, moralischen 
Weltbildes folgt die Eroberung, der Aufbau des 
anthropozentrischen Weltbildes. Dem Vermessen der Physis folgt 
das Vermessen der Psyche, Der Patriarch, der aus der Fülle der 
geozentrischen Welt in die anthropozentrische, in die 
Psychologie scheitert, genießt im Melos die Illusion einer 
Unendlichkeit, die freilich die Domäne der Psychologie 
ebensowenig zu vergeben hat wie die offensichtlich gewordene 



32 

Endlichkeit der Welt der Objekte. Der Logos und seine Objekte, 
die als Werber fungieren, verstellten den Blick auf die Frau, 
höchstes Objekt des Patriarchen, schützten vor dem Wahnsinn 
der unvermittelten Subjekt-Objekt-Beziehung. Während mit 
aufsteigender Musikalisierung die Nähe der Partner wächst, 
während Subjekt, in musikalischer Vermittlung, in größter 
Unmittelbarkeit bei Subjekt steht, vermindern sich die 
Erkenntnismittel. Das Melos führt den Patriarchen in die 
Verzweiflung an der inneren Stummheit der anthropozentrischen 
Welt. 

In der Naivität vollständiger Melosbeseelung, vollständigen 
musikalisch ins Ich gebändigten Gefühls, in dieser auf die 
Frau bezogenen dunklen, unbewußten Rechenübung, ist das 
künftige Schicksal eines Don Alfonso, ist das Schicksal 
philosophischer Intellektualität latent angelegt. Cherubino, 
aus sich selber unfähig zum Akt der Verführung, erfährt in 
"Figaros Hochzeit" das Gesetz seines Handelns. Die weibliche 
Moral, aus dem Besitzwillen dirigiert, vom Narziß zur 
äußersten Aktion provoziert, wird zum Verführer. Der verführte 
Cherubino genießt als Don Giovanni stellvertretend im Besitz 
der Frau seine vergessene Vergangenheit, seine kolumbische 
Summe. Von dem Schweigen der Frau sanktioniert, genießt Don 
Giovanni aus seiner musikalisch-ästhetischen Sphäre 
konkurrenzlos, was seine männlichen Vorfahren mit dem Ballast 
von Objekten mühsam umwerben und erwerben: die Gunst der Frau. 
Don Giovanni, der erotische Genius, affiziert sich an einer 
Frauengestalt und stellt sich automatisch auf volle 
Vergegenwärtigung ein. Wo die Psychologie der 
Vergegenwärtigung mit der Verführung ihren Abschluß findet, 
lauert die Vergangenheit, droht die Verzweiflung. Jeder 
Kontakt mit der Frau ist punkthafte Berührung mit der eigenen 
Vergangenheit, ungewußt abstoßendes Erlebnis des Todes. Wer, 
wie Don Giovanni, das vollendete Anti zur eigenen 
Vergangenheit verkörpert, im Anti die Vergangenheit vergessen 
macht, den treibt aus jeder Umarmung das memento mori zur 
Flucht. Das im Anti Vergessene treibt ihn, die bürgerlich 
moralische Daseinssphäre herrscherlich zu überfliegen, 
verwegen über dem Abgrund der Verzweiflung zu tanzen und seine 
Beute im Fluge zu fangen. Er darf Objekte als Werber 
verachten, weil er, in musikalischer Autonomie selbst sein 
eigener Werber, den spontanen und unreflektierten Besitzwillen 
der Frau provoziert. In Don Giovanni ist die Macht der 
Vergangenheit, ist das Unnatürliche, Spekulative, nach 
Unendlichkeit strebende, statische Besitzverlangen Natur 
geworden. Vollendete Unnatürlichkeit gibt sich natürlich, in 
dieser Natürlichkeit spiegelt sich selig die Frau. Sie bezahlt 
für das Geschenk der Selbsterfahrung, verklärende Erlösung aus 



33 

den Fesseln der Moral, mit einem Schweigen, das die Flucht Don 
Giovannis deckt. 

Nichts ist irriger als der Glaube, Don Giovanni meine es nicht 
ernst mit der Frau, er treibe Spott mit ihr, halte sie für 
betrogen. Als reinste Wahrheit muß man nehmen, was er 
Leporello auf die verzweifelt vorgetragene Bitte antwortet, er 
möge doch von den Weibern lassen: "Die Weiber lassen, 
Dummkopf, die Weiber lassen? So wisse, daß sie mir nötig sind, 
wie das Brot, das ich esse, wie die Luft, die ich atme." "Und 
dennoch strebt Ihr,sie alle zu betrügen?" "Aus reiner Liebe, 
wer nur einer getreu ist, begeht ein Unrecht an den anderen. 
In meinem liebebedürftigen Herzen ist Raum genug für alle; und 
nur die Frauen, die das nicht begreifen, erklären diese Liebe 
für Betrug." Die Seinsvergessenheit als erotische Naivität 
vermag aus sich selbst keinen anderen Willen auszubilden als 
den, der in der Ordnung des Daseins selber liegt: so zielt sie 
mehr und anders, als es ein willentliches Zielen vermag, frei 
von gedanklicher, ideologisch-moralischer Irritation und 
Tarnung, auf das Zentrum, auf den Kern des geschichtlichen 
Logos, auf den Logos des Geschlechts. Don Giovanni, 
Inkarnation des Paneros, ist Entwurf einer zweiten Natur. Der 
Ernst der Natur, Sprache als Tat, kennt nicht die Reflexion, 
kennt weder Spott noch Betrug. So wissen die Frauen recht gut, 
warum sie sich Don Giovanni hingeben. Denn Don Giovanni ist 
reiner als ein Ehemann, dessen Liebe um des Gedankens Blässe 
gebrochen ist. Freiwillig schenken sie Don Giovanni, was sie 
ihren Ehemännern schulden, weil sie es ihnen im Tausch gegen 
Sicherheiten aller Art verkauften. Der jugendliche Don 
Giovanni, wie ihn das Register des Leporello aufbewahrt, 
findet die Gegenliebe der Frau unter Ausschluß jedes 
Tauschangebotes, jeder Sicherheit, unter Verzicht auf alle 
vermittelnden Objekte, allein kraft seiner Existenz. Die Natur 
seiner Existenz ist der Frau die maximale Analogie ihres 
eigenen Wesens, im Widerschein männlicher Verkörperung höchste 
Plausibilität. Kraft dieser Natur ist es der Frau unmöglich, 
die Umarmung Don Giovannis moralisch zu reflektieren. Aus der 
Liebe des Heros und dem weiblichen Hingegebensein empfängt der 
Alltag erst seine Weihe. Weihe begrenzt das Geweihte: die 
Frau, aus den Armen Don Giovannis entlassen, beginnt den 
Alltag in seinem wahren Wesen, in seiner Endlichkeit zu 
erkennen. Aus ihrer Begrenztheit, aus der dumpfen Gleichzeit 
des alltäglichen Geschäfts, flieht die Frau in die Erinnerung 
eines Liebeserlebnisses, darin sie ihres narzißtischen Selbst 
inne wurde. Auf diesem Altar der Erinnerung wird Don Giovanni 
als einem Erlöser geopfert. Die Erfahrung des weiblichen 
Selbstseins, wie sie eine Umarmung Don Giovannis stiftet, ist 
nicht mehr auszulöschen. Die Frau, in den Armen Don Giovannis 



34 

zu sich selbst entzückt, wird früher oder später dem von Don 
Giovanni gestifteten Bild ihrer Idealität den Alltag opfern. 
Während sie dieses Bild als Forderung an ihre Alltagswelt 
anlegt und ihn danach vermißt, während sie aus der Erfahrung 
mit Don Giovanni einen Widerstand lernt gegen den 
patriarchalischen Kompromiß, beschleunigt sie unbewußt das 
Ende des historischen Prozesses. Don Giovanni bewirkt 
selbsttätig die Emanzipation der Frau. Er gibt seiner Welt, 
ohne von der ethischen Wirkung seines Lebens zu wissen, das 
Verlangen zum Ende ein. Das Leben Don Giovannis ist ein 
einziger, zur Natur gewordener Aufruf an die Frau, sich einer 
primären Verführungsreflexion zu besinnen und aus ihren 
Folgen: einem geschichtlichen Schlaf, dem statischen Genuß 
ihrer Macht, aufzuwachen. Don Giovannis Handeln bewirkt, daß 
sich die Geschlechter, eines vom anderen brüskiert, 
unverstanden und verachtet in eine Isolation zurückziehen, die 
zur Grundlage und Voraussetzung wird für die Erkenntnis der 
Heillosigkeit der Situation. Von dieser Heillosigkeit ist Don 
Giovanni nicht deswegen ausgenommen, weil er durch sein 
Verhalten ihre Erkenntnis provoziert. 

Die Todesangst ist der Motor der Existenz Don Giovannis. Das 
unbewußte Wissen, daß im Logos des Geschlechtes die Krankheit 
der Welt sich verbirgt, zwingt Don Giovanni, deren Zentrum in 
der Frau zu umkreisen. Seine nomadische Existenz ist Einspruch 
wider den Tod, der Versuch, die Relativitätstheorie 
existentiell zu realisieren. Don Giovanni hat in seinem Herzen 
nicht nur Raum für alle: er braucht die Frau in ihrer 
kollektiven Mannigfaltigkeit, um der Erfahrung der Endlichkeit 
zu entfliehen. Fliegend eilt er dem Tod voraus, bis er, am 
Zenit von Elvira angehalten, mit dem Niedergang seiner 
Vitalität von der objektiven physischen Zeit eingeholt wird. 

Nach einer faustischen Wanderung über die Landschaft der 
weiblichen Seele findet Don Giovanni in die spanische Heimat 
zurück und erreicht in Donna Elvira den Höhepunkt und Abschluß 
seiner erotischen Laufbahn. An ihr, die ihm als Gräfin seine 
Laufbahn eröffnete, erfüllt sich und bricht seine ästhetische 
Autonomie. Donna Elvira - letzter Name in Leporellos Register 
- ist die einzige Frau in der Oper ohne männlichen Schutz, 
ohne männlichen Partner. Ihre Isolation ist die Frucht einer 
verzweifelten Ehe mit dem Grafen Almaviva. In Donna Elvira 
findet Don Giovanni das Gesetz seiner Herkunft. Am 
ebenbürtigen Partner beginnt sich sein Schicksal zu erfüllen. 
Jeder erkennt sich im Spiegel des Partners in der Fülle seines 
Selbst. In der Umarmung zwischen Elvira und Don Giovanni 
bleibt kein Wesensrest unerfüllt. "Solche Lust will Ewigkeit". 
Das Eheversprechen, welches Don Giovanni einer Elvira gibt, 
ist keine Lüge um des Besitzes willen, ist kein Betrug: es 



35 

liegt in der Natur ihrer Vereinigung. Die punkthafte Lust am 
Mißbrauch des Partners als Objekt, an dem wechselseitig sich 
der Wille zur Macht potenziert, verkehrt sich zur Bestätigung, 
zur Erkenntnis des beidseitigen Verrates: was sich mit dem 
Feuer der Gleichheit liebt, stößt sich in die Kälte eisiger 
Gleichgültigkeit zurück. Die Illusion der Erlösung vom Ich im 
Objekt von Welt oder Partner erlischt. Elvira, schon 
emanzipiert, kann ein Selbstsein, das ihr Don Giovanni 
erweckt, an keinem Partner als dessen Übermächtigung genießen. 
Mit Don Giovanni verliert sie den bestätigenden Weltbezug. Der 
Erlöser wird als Verräter erkannt. Die letzte Aktion der 
Macht, die Befreiung vom Entsetzen der Ohnmacht, ist die 
Preisgabe des Tabus. Elvira entzieht Don Giovanni den Schutz 
des Schweigens. Sie antwortet dem Verräter mit Verrat. Das 
Tabu, das die Frauen als Unterpfand ihrer Macht hüten, 
entdeckt Elvira als moralisches Druckmittel. "Entsag der 
Sünde" - das ist der Befehl der stagnierenden Existenz. Was 
der Gräfin beim Grafen gelang, bleibt Elvira bei Don Giovanni, 
ihrem Schüler, der in der Meisterung des Lehrers selber 
umkommt, versagt. Die männliche Verführung des Don Giovanni 
ist dialektische Antwort auf die primäre Verführung durch die 
Frau. Die weibliche Urverführung bildet an ihrer Endlichkeit 
das männliche Gegengift aus. Dieses Gesetz ist in dem Paar 
Donna Elvira und Don Giovanni exemplarisch verkörpert und 
gelebt. Erst in der verordneten Trennung, im einsamen 
Selbstsein der Geschlechter, gelingt die heilsame, 
durchgängige Rekapitulation der historischen Wirklichkeit. 

An diesem Erleben bricht das Selbstverständnis Don Giovannis. 
Die erotische Vergangenheit, die sich in der Gegenwart als 
endlich erfüllt, spielt Don Giovanni im Register des 
Leporello, selbst literarisches Zeugnis der Endlichkeit, gegen 
die im Augenblick andrängende Vergangenheit, gegen den Zwang 
zur Reflexion, in Elvira verkörpert, mit moralischer Absicht 
aus. Seine ins Register gesammelte erotische Vergangenheit 
wird ihm zum moralischen Instrument, das die Vergangenheit 
bannen soll. Wer den Augenblick leugnet, wer sich selbst 
zitiert, ist gezwungen, mit seiner Vitalität seine 
Individualität preiszugeben. Dies ist das Schicksal des Helden 
Don Giovanni in der Oper. 

Sieht man ab von dem antichissima canzon, zu dem die 
Überlebenden der Oper sich im Sextett der Schlußmoral 
vereinen, dann ist es allein Leporello, der die Oper sowohl 
eröffnet als endet. Er, paradigmatische Existenz des Bürgers, 
bereitet die Erscheinung des Helden vor und singt ihr 
schreckliches Ende. 

Leporello "will selbst den Herren machen, will nicht länger 



36 

Diener sein". Großsprecherisch spottet er seiner eigenen 
Existenz. Die Illusion eigenen Herrentums, am Herren 
entzündet, erlischt mit dem Ende des Herren. "Einen neuen 
Herrn zu suchen, will ich jetzt ins Wirtshaus gehn." Das sind 
die letzten Worte Leporellos in der Oper. - Leporello ist der 
ewig Unentschiedene. Er lebt in der Illusion eigener 
Vitalität, die sich an der herrscherlich vitalen Existenz 
entzündet. Jede enttäuschte partielle Illusion, selbst Herr zu 
sein, läßt ihn in zweifelsüchtige Unentschiedenheit fallen. In 
der Unentschiedenheit, im Zittern der Furcht, steht er unfrei, 
ganz bei sich selbst. Das antinomische Fragenpaar, "soll ich 
bleiben, soll ich fliehn" ist die Rhetorik der Unfreiheit. Sie 
ist auf nichts bezogen als auf die "Gewißheit" der sinnlichen 
Existenz. Die Rhetorik der Flucht aus dem Dienst läßt er sich 
mit vier Dublonen bezahlen. Leporello, Diener aus innerer 
Unfreiheit, genießt das Leben seines Herrn mit, ohne es 
mitzuleiden. Der Genuß der Sicherheit ist mit der blinden 
Dienstbarkeit erkauft. Der Faule, der sich hinter fremder 
Verantwortung versteckt, entdeckt die Arbeit als An-sich. 

Freiheit von der Arbeit zu erlangen, ist die Ursehnsucht aller 
patriarchalischen Macht. Während der Patriarch mit 
Weltobjekten sich sättigt, nähert er sich seinem höchsten 
Objekt, dem Mysterium der Macht: der Frau. Belmonte und 
Octavio, die in der "einzigen Geliebten" das Mysterium der 
Macht anbeten und in dieser Anbetung das Ziel aller ihrer 
Anstrengungen glauben gefunden zu haben, bekämpfen in Don 
Giovanni, dem die Frau nur noch kollektiv plausibel ist, die 
konsequente ästhetische Vollendung ihrer eigenen Moral, 
bekämpfen die Entwertung der Frau als letztes Siel, als Ruhe, 
als Lohn der Arbeit: Bekämpfen in der Desillusionierung ihres 
Erlösungsstrebens ihre eigene Zukunft. Ihr Schmachten umnebelt 
den Blick. Ihn klärt der Tod der Erfüllung zu ästhetisch 
erotischer Sachlichkeit, zum großen Stil Don Giovannis. Beide, 
das erotische Schmachten der Belmontes und Octavios wie der 
große, objektiv-erotische Stil Don Giovannis, lassen, in 
euphorischer Agonie das Zentrum ihrer Macht umkreisend, ihre 
realen Lebensgrundlagen zurück. Wer im Zentrum des 
patriarchalischen Geschäfts anlangt, ist zur Arbeit unfähig. 
Ihm springt die Neugier zur Seite und arbeitet für das 
Schauspiel der Katastrophe. Leporellos Aufgabe erschöpft sich 
jedoch nicht als Arrangeur der sinnlichen Notdurft Don 
Giovannis. Die Gier, alles zu haben, ohne es jemals zu 
verlieren, äußert sich in der Neugier. Die Neugier ergreift 
alles, ohne es zu begreifen. So sieht sich Leporello selbst 
begriffen als das schlechthinnige Objekt seiner Umwelt, als 
die Dienerfigur, ohne doch selbst von diesem Begriffensein 
ergriffen zu werden. Das Sicherungsstreben Leporellos sucht 



37 

die patriarchalischen Antinomien Moral und Ästhetik in der 
Entscheidungslosigkeit zu schlichten. Don Giovanni und Komtur, 
beide gehen aneinander zugrunde, um sich in eins zu 
schlichten; beide entscheiden sich damit für ihre Endlichkeit. 
Leporello will den unendlichen Genuß patriarchalischer Macht; 
unendlich will er genießen den Untergang der Ästhetik im 
Triumph und Pathos der Moral, den Untergang der Moral in der 
Lust ästhetischen Vergessens. Weil er alles will, muß er alles 
verlieren. So sieht und hört Leporello alles, nimmt an allem 
Geschehen teil, aber begreift nichts. Komtur und Don Giovanni: 
ihr statisches Ja und Nein durchzittert seine Existenz. 
Leporello, blinde Vermittlungsinstanz zwischen zwei 
Ausfaltungen der Macht, deren keine sich in der anderen als 
sie selber erkennen will, ist die schlechthin furchtsame 
Existenz, die der Wind des Augenblicks in seine Richtung 
biegt. 

In dieser Furcht erkennt sich Don Giovanni als der Herr. Am 
Spektakel der Furcht Leporellos, in der Verachtung gewinnt Don 
Giovanni den Mut zu einer Freiheit, die erst die Dimension der 
Angst eröffnet. In ihr zerreißt die Spannung der Pole, in ihr 
versinkt die antinomische Wertwelt. Wo im Finale des zweiten 
Aktes Komtur und Don Giovanni in ihrer metaphysischen 
Seinsmächtigkeit und isolierten antinomischen Ohnmacht 
auftreten, fürchtet mit Recht Leporello um sein Leben, bringt 
seinen letzten Besitz, seinen Körper, unter einem Tisch in 
Sicherheit und verläßt, wo nichts mehr zu vermitteln ist, 
seinen Mittlerposten. Vor seinen Augen spielt sich die 
Endlichkeit dessen ab, wovon er lebt. In seinem Schrei löst 
sich die Starre der Furcht, um auf der anderen Seite des 
dramatischen Geschehens aus der Nacht des Vergessens mit einer 
Neuigkeit zu erwachen. Seine Kleinheit und seinen Rückzug in 
die bloß physische Vergewisserung angesichts des 
metaphysischen Ereignisses, kompensiert er mit der großen 
Geste, die sich das Verständnis des metaphysischen Geschehens 
anmaßt. 

Das Register ist zwangsläufiger Ausfluß der furchtsamen 
Existenz. Wer nur aus zweiter Hand erlebt, und wer deshalb von 
Augenblick zu Augenblick mit dem Verlust des Erlebten rechnet, 
der muß nach Möglichkeiten suchen, dem Flüchtigen Dauer, dem 
Flüchtigen Denkmal zu schaffen. Don Giovannis Lebensentwurf 
ist nicht durch die fiktive Reflexion des Endes gebrochen. 
Leporello lebt diesen Lebensentwurf nicht in seinem 
dynamischen Schwung, sondern von objekthafter Episode zu 
objekthafter Episode mit. Weil er nur in Atomen genießt, was 
sich dem Heros zum Kosmos von Erleben gestaltet, trägt er aus 
dem Gefühl des Mangels das einzelne Abenteuer zur äußerlichen 
Summe zusammen; was ihm als Erleben nicht gehört, weil er es 



38 

nur nachzuschmecken vermag, macht er sich in der Buchhaltung 
des Abenteuers zu einer additiven Gleichzeitigkeit verfügbar. 
Die schwarz auf weiße Sicherheit, in der die Armseligkeit 
ihren traurigen Genuß sucht, der sich aus kleinsten Moral- und 
Ästhetik-Ausschlägen konstituiert, trachtet nach einer 
Unendlichkeit, über der der Genießer in unruhigen Dauerschlaf 
versinkt. In der Chronik will der Bürger seinen Helden 
überleben. 

Wo sein Ende droht, ist selbst Don Giovanni gezwungen, sich 
der Technik des Fetischs zu bedienen. Er bedient sich des 
Registers seiner unmoralischen Vergangenheit als Distanzmedium 
gegen Elvira. Wo, in der Begegnung mit Elvira, sein 
ästhetisches Daseinsverständnis gebrochen ist, bricht er es 
selbst: er begeht seinen ersten Realregreß, opfert und 
durchbricht mit der negativen Reflexion der bürgerlichen Moral 
selbst sein verlorenes Prinzip. Don Giovanni macht mit dem 
Register, was der Bürger im antichissima canzon mit dem Leben 
Don Giovannis tut: er hält sich die Selbstbegegnung, das 
Bewußtsein des Endes vom Leib. Das Denkmal der Vergangenheit 
wird zum Tabu des Endes. Don Giovanni zerbricht in der 
Begegnung mit Donna Elvira, was ihm als Kosmos seines Erlebens 
vital gebunden war, in die Summation der Episoden. Er greift 
nach dem Werk des Bürgers, nicht, um sich sentimental darin zu 
bespiegeln, sondern um mit dessen Hilfe sich der aufgelaufenen 
und das Urteil des Endes sprechenden Vergangenheit zu 
entledigen. Aber das Rezept, sich mit der eigenen Unmoral von 
der Moral als Forderung zu distanzieren, verfängt nicht bei 
Donna Elvira. Sie ist nicht Episode, sondern Schicksal und 
Ziel.  

In der Begegnung Don Giovanni - Elvira vollendet sich 
paradigmatisch das Objektstreben der Geschlechter. Wo in der 
Begegnung alle Distanzierungsmedien im Partner aufgehoben und 
verbraucht sind, ist die Treue naturhaftes Ereignis des ewigen 
Augenblickes. Das Treueversprechen Don Giovannis, das in der 
Ehe lebt und atmet, ist totgeboren in einer anthropomorphen 
Welt, deren Ziel und Plausibilität sich erschöpft in der 
Überwindung aller Distanz, in der Überwindung der Subjekt-
Objekt-Trennung. Im Tristan-Schicksal ist die Erfüllung das 
Ende. Der ewige Augenblick der Seligkeit erstarrt zum 
Entsetzen des Todes, der ohnmächtigen Erfahrung 
schlechthinniger Ziellosigkeit. Zukunft ist hermetisch 
geschlossen. Glück verwandelt sich in Haß; die Partner stoßen 
sich ab. Der Dekor der Ideologie, die Mannigfaltigkeit des 
Ausdruckes zerfällt: hinter der Moral, hinter der Ästhetik 
wird unverhüllt das bewegende Prinzip sichtbar: die amorphe 
Brutalität des Willens zur Macht. Was der Wille zur Macht 
aufbaute, reißt er nieder: aus der Illusion der Erlösung, aus 



39 

dem Vergessen erwachen die Liebenden, erkennen sich als 
Verräter und Wahnsinnige. Jeder behauptet, er besitze die 
Wahrheit, der andere sei schuld. Don Giovanni und Donna 
Elvira, wechselseitig beweisen sie sich in der Oper die Lüge 
ihrer Wertwelt. Elvira betreibt die bedingungslose Enthüllung 
der Tabus, entlarvt die Korruption der ästhetischen Welt. Don 
Giovanni sprengt durch fortschreitende Identitätsaufgabe mit 
der Moral die Illusion der Partnerschaft. 

Wo das Stichwort Ehe fällt, sein Inhalt aber vertan ist, 
verwandelt sich der ästhetische Heros zum Génie fatal. Die 
Diskrepanz zwischen Sprache und Tat, einem Don Giovanni 
ungewohnt und seiner unwürdig, läßt das Stichwort Ehe zum 
Fremdkörper in seinem ästhetischen Daseinsverständnis werden. 
Um diese negative Priorität des Logos beginnt sein ästhetisch-
musikalischer Wille zu kreisen. Was er nicht vermag, das kann 
es nicht geben. Das Unvermögen, das Wort Ehe in seinem Inhalt 
zu realisieren, ist die Negation seiner selbst. Den 
Fremdkörper, das Wort Ehe aus seinem Bewußtsein auszuscheiden 
oder ihn aufzulösen, den Keim des schlechten Gewissens, der 
ihn in Frage stellt, zu töten: mit diesem Lebenswillen treibt 
sich Don Giovanni dem Tod der Verzweiflung in die Arme. 

In den ersten drei Auftritten der Oper wird Vergangenheit 
zitiert: die Konstellation ist spiegelbildlich. Lostados, die 
spanische Geliebte, Selim als spanischer Liebhaber - Lostados, 
Konstanze, Belmonte - diese Dreierkonstellationen sind 
verkörpert in Komtur, Donna Anna und Don Octavio. Der erste 
Regreß in die Vergangenheit ist Aktion der Desillusionierung, 
ist der Beweis, daß es Treue nicht gibt. Don Giovanni 
identifiziert sich mit dem, der ihm am nächsten steht: mit 
Octavio. Inkognito dringt er bei Donna Anna ein und macht sich 
Octavios Treueversprechen zunutze, um es freilich sekundär mit 
Don Giovannesker Größe aus zustatten. An dieser "Ausstattung", 
in der er sich sofort vergißt, wo der Betrug gelingt, muß er 
sich Donna Anna verraten: um des Verrates willen, verrät sich 
Don Giovanni, wirft die Maske der Moral von sich und zeigt 
sich als der, der er ist: der Heros im Schrecken seiner 
Autonomie. Im Augenblick der Entdeckung erfährt sich Donna 
Anna, haltlos umschlossen und preisgegeben von beiden 
Machtprinzipien. Die feindlichen antinomen Werte, gleichzeitig 
in den Augenblick gebannt, stoßen sich ab, heben sich auf. Im 
Augenblick des Entsetzens vollzieht sich elementar das 
Ereignis der Entwertung aller Werte, macht Donna Anna die 
elementare Entdeckung ihrer Ohnmacht: im Schrei um Hilfe, in 
der tödlichen Enge des Augenblicks, erlebt Anna, was Elvira 
sukzessive als Gesetz ihres Schicksals erfährt. Don Giovanni 
sieht sich, was noch nie geschah, verfolgt. Der Heros und 
Angreifer tritt mit dem Beginn der Oper aus der Phase der 



40 

Offensive in die der Defensive ein. Im Gegensatz zu Elvira, 
die isoliert selbst die Verfolgung betreiben muß, mobilisiert 
Anna die Gesellschaft, aktualisiert im Komtur die 
Vergangenheit. 

Don Giovanni lehnt es ab, im Ältesten des Alten, im Komtur, 
seine Vergangenheit, seine Vaterimago zu erkennen. Ehre, die 
der Komtur im Kampf gegen Don Giovanni retten will, kann Don 
Giovanni, der die Moral in ihrem höchsten Objekt schon tötete, 
in diesem Duell nicht finden: "Dich zu besiegen, war wenig 
Ehre." Don Giovanni weigert den Kampf. Aber der Alte, der mit 
seinem Ende dem Prinzip der Moral mehr nützt als durch sein 
Überleben, "will den Tod". 

Don Octavio, schmachtender Sänger, selbst schon an der 
Schwelle von Moral und Ästhetik stehend, wird zum letzten 
Instrument des Hasses seiner Verlobten. Er sieht sich, schon 
der Mittel der Moral, der Gewalt nicht mehr fähig, in die 
Rolle des Vaters gedrängt, sieht sich zum Rächer der 
geschändeten Moral gezwungen. Er, der Ideologe, der den 
Abgesang der Moral singt, ist zur Tat der Moral, ist zur Rache 
zu schwach. Er wird zur patriarchalischen Legitimation des 
weiblichen Kollektivhasses, er wird zum Instrument, an dem 
sich die Gesellschaft gegen Don Giovanni mobilisiert. Am Tod 
des Komtur, Tod der Moral, remoralisiert sich die Gesellschaft 
selbst und schließt sich, über die Schranken der 
Standesunterschiede hinweg, in feindlicher Abwehr gegen Don 
Giovanni zusammen. Don Giovanni als Ästhet ist die höchste 
Position der Konvention. Im Niederbruch richtet sich diese 
Konvention, indem sie sich negativ dem höchsten Inhalt der 
Konvention, der Moral bedient, offen gegen das Gesetz der 
Gesellschaft. Während die Gesellschaft geschlossen gegen Don 
Giovanni aufsteht, beschneidet sie ihm, von Szene zu Szene 
fortschreitend, den ästhetischen Lebensraum und zwingt ihn in 
die Selbstbegegnung des Endes. 

Wo sich das ganze Seinsverständnis Don Giovannis in Abwehr um 
das eine Wort "Ehe" konzentriert, da wird diese Ehe als der 
Bund von unauswechselbaren Persönlichkeiten zum Prüfstein der 
Ästhetik. Überall, angefangen von Donna Anna bis zu einem 
Schätzchen Leporellos, gelingt der Einbruch und die Auflösung 
von Treue und Eheversprechen. Überall, zeigt sich, geht es um 
Macht, nicht um Partnerschaft. Nachdem sich Don Giovannis 
Eheversprechen, erfahren in der Begegnung mit Donna Elvira, im 
Erlebnis mit Donna Anna relativiert und dabei zu einem 
Gegenstand intellektueller Manipulation wird, vermag er die 
Ehe als ein nichtiges Versprechen in aller Direktheit gegen 
Zerlina auszuspielen. Der Tag der Hochzeit zwischen Zerlina 
und Masetto wird für Don Giovanni zur höchsten 



41 

Herausforderung: im Triumph der Desillusionierung der naiven 
Plausibilität ihres Eheversprechens seine Superiorität zu 
genießen. Wo das Zentralwort "Ehe" als "null und nichtig" sich 
erweist, reißt es alle Werte in den Strudel des Fatalismus. 
Der negative Rückbezug auf die Objekte als Distanzierungs-
Medien, für die das Schlößchen Don Giovannis mit seinen 
Gemälden steht, entwertet das Seiende. 

Der ohnmächtige Haß des Einzelnen sammelt sich in der 
Ballszene als kollektiver Haß in der Illusion der Freiheit zur 
Tat. Die Freiheit singt sich dort am lautesten, wo sie nur 
noch im Gebrauch des Wortes besteht. Am Schrei Zerlinas löst 
sich auf, worin sich der Haß illusionär erlöste: das 
Kollektiv; zeigt sich der Inhalt der Freiheit als Anarchie, 
als Unfähigkeit zur Tat. Weder vermag Don Giovanni in der 
Gesellschaft seine Vergangenheit zu erkennen, noch erkennt die 
Gesellschaft in Don Giovanni ihre Zukunft. Es erfüllt sich die 
Macht als Ohnmacht des Gleichen. Was gleich ist, stößt sich 
ab, besiegt sich nicht. 

Das System des Kompromisses gebiert, wo sein Halt und Zentrum, 
das erotische Tabu gebrochen ist, das Chaos, die Anarchie: wo 
im Schrei Zerlinas die Verführung veröffentlicht ist, wo die 
Frau, Zentrum der Vermittlung, elementar das Schweigen bricht, 
ist die zweite Vermittlungsinstanz, der Werber, machtlos. Mit 
dem ersten Scheitern Don Giovannis, der den Schrei der Frau 
nicht mehr zu bannen vermag, zerfällt das Ordnungsgefüge, die 
Hierarchie, ist die Basis und Balance der Ökonomie Leporellos 
ruiniert. Der Schrei Zerlinas coram publico sprengt die 
kollektive Neugier frei, lenkt die tödliche Aufmerksamkeit, 
die Witterung der Moral aufs Ereignis des Tabubruches. 
Leporello, Repräsentant der Gesellschaft, Diener und Parasit 
des erotischen Souveräns, ist magisch gefesselt ans Tabu; in 
Neugier angezogen, abgestoßen in Furcht, ist er das perfekte, 
das willen- und hemmungslose Instrument Don Giovannis, das 
lebensnotwendige Medium von Abwehr und Verbindung mit der 
Gesellschaft. Was Don Giovannis skandalöse Aura verheißt, den 
parasitären Einblick ins Tabu, was sein Degen verhindert, das 
verheißt und versagt Leporello der Gesellschaft. Den Befehl 
Don Giovannis, der Leporellos Neugier vertreibt, gibt der 
Diener, treu Pflicht und Neigung verbindend, an die 
Gesellschaft weiter. Seine Distanzierungstechnik, die 
partielle Lüftung des Tabus, ist der Spiegel der erotischen 
Verführungstechnik Don Giovannis. Durchbricht die Frau im 
Schrei die Konvention der Verführung, die Barrieren des Tabus, 
so überflutet die Neugier die Dämme der Moral und treibt 
hemmungslos zum ungeschützten, offenen Ort des Geheimnisses. 
Leporello, Mittelsmann und Abgesandter der Gesellschaft, 
stürzt, ungehindert vom Degen Don Giovannis, aus der 



42 

verordneten Peripherie ins Zentrum. Seine Neugier, vom An-sich 
des Eros angezogen, wird, wo er die Idylle der Lust vermutet, 
vom Tode bedroht. Don Giovanni, scheiternd, bedrängt von der 
gesammelten Aufmerksamkeit der Gesellschaft, bedroht von der 
Neugier der Moral, kompensiert sein Versagen mit einem 
genialen Trick: er tut, was einzig möglich ist, treibt in die 
Potenz, was latent vorgebildet ist, inszeniert als 
öffentliches Schauspiel die innere, psychologisch-
soziologische Konstellation: er hält den Fliehenden, 
Neugierigen im Zentrum, an seinem Ziel fest und vertauscht die 
Positionen: der Verführer richtet den von seiner Neugier 
Verführten. Seine fiktive Todesdrohung objektiviert die innere 
Todeserfahrung der Neugier, die im Ziel erblindet. Das blinde, 
kollektive Luststreben findet im Tabu sein eigenes Abbild, das 
Kollektive. Im Nichts der blinden Begegnung des Blinden löst 
sich die Sprache der Ästhetik, die Sprache der Moral in 
Stummheit auf. Zitternd und sprachlos transportiert Don 
Giovanni Leporello auf die Bühne. Leporello, festgehalten am 
Ort des leeren Geheimnisses, wird in die Rolle des Herrn 
verbannt, punkthaft zum Austrag der Angst gezwungen. In der 
Mitte der Oper inszeniert Don Giovanni, der geniale Regisseur 
des Eros, das Schauspiel der Umwertung der Werte. Der Moralist 
wird zum Ästheten, der Ästhet zum Moralist. Leporello, ins 
Zentrum gebannt, wird gezwungen, das abgewirtschaftete Erbe 
Don Giovannis anzutreten. Don Giovanni tritt an die Peripherie 
und richtet in der Maske der Ideologie des Moralisten und 
Bürgers in Leoporello die moralistische Gesellschaft, zeichnet 
symbolisch sein erotisches Ende. 

Als Rächer Zerlinas vollendet Don Giovanni ein Prinzip, das in 
der 5. Szene des ersten Auftritts Leporello mit Elvira 
praktiziert, das Prinzip, mit Hilfe der Moral die Moral zu 
liquidieren. Mit dem Register, mit seinem Werk, verjagt 
Leporello Elvira. Im Zitat des Lebens zerfällt, was vitale, 
unreflektiert moralfreie Tat war zur reflektierten, 
unmoralischen Summe von Episoden. Das Dokument der Untreue 
beweist Elvira den Irrtum ihrer Wahl, den Irrtum ihrer 
diktatorischen, enttäuschten Liebe. Wo Don Giovanni, nicht 
mehr geschützt vom Schweigen der Frau, wo Elvira, Anna, 
Zerlina die Gesellschaft mobilisieren, wo es gilt, die ganze 
Gesellschaftsmoral zu demaskieren, ist die Distanzierung nicht 
mehr mit der bloßen Zitation von Vergangenheit zu bewältigen. 
Leporello, der Sammler der Episoden, der Schöpfer des 
Registers, wird mit seiner ganzen Existenz zum Distanzmedium, 
büßt, was er ohne Einsatz genießt, das Herrentum Don 
Giovannis: in Furcht und Zittern erfüllt sich sein Wunsch, den 
Herrn zu machen. Der Triumph über die verlassene Elvira 
schlägt um in die Todesfurcht des Verlassenseins vom Schutze 

 



43 

seines Herrn, von der Geborgenheit der Hierarchie. Sukzessive 
mit der Aktion der Desillusionierung verbrauchen sich die 
Distanzierungs-Medien, bis die Desillusionierung, der 
Fatalismus am Ende in die Existenz ihrer Agenten zurückfällt. 
Don Giovanni, den Leporello im Register reflektierend von 
seinen Abenteuern distanziert, distanziert aktiv sich von sich 
selbst in der Ballszene. Der inneren, ideologischen Aufgabe 
der Identität folgt die äußere in der zweiten Entführung 
Elviras. Leporello und Don Giovanni tauschen die Kleider. Herr 
und Diener changieren. Die Hierarchie zerfließt. Die 
Verleugnung der Identität in der Ballszene, der Tausch der 
Ideologie, konkretisiert sich zur Maskerade in dem folgenden 
Coup Don Giovannis. Doch, mit der Preisgabe seiner Identität 
bezahlt Don Giovanni den Triumph der Desillusionierung; den 
Triumph, Elvira nach der Illusion über den Partner nun noch 
die Illusion ihres personalen Liebesvermögens zu rauben. 
Leporello, unerkannt in der Maske Don Giovannis, überführt 
Elvira ihrer Blindheit und raubt ihr nach dem Glauben an den 
Partner den Glauben an sich selbst. 

"Ich will selbst den Herren machen" - das blinde Verlangen 
Leporellos erfüllt sich zu Beginn des 2. Aufzuges gegen seinen 
Willen: in Don Giovannis Kleidern und in seiner Gestik 
empfängt er die verzeihende Elvira. Elvira, die auf die leere 
Attrappe Don Giovanni hereinfällt, erhält von Don Giovanni die 
letzte Lektion: ihr Treueversprechen ist Lüge, ihre Liebe 
blind, die Ehe verraten; ihr Ziel ist Macht und Besitz. Es ist 
der letzte, grandiose Coup gegen die Moral. Doch dieser 
Triumph Don Giovannis ist mit der Preisgabe seines erotisch-
musikalischen Selbstverständnisses bezahlt: 

Dank dir, oh Serenade,  
Hilf du nun Maskerade,  
Daß ich im Ködern Meister,  
Muß jeder zugestehn. 

Don Giovanni beginnt mit seiner Verführung ihr Medium, die 
Musik zu reflektieren. Er tritt sich selbst gegenüber, 
entdeckt sich als der, der er ist: er lebt nicht mehr Musik, 
lebt nicht mehr aus ihr Verführung, sondern braucht als 
Psychologe Musik, Geste, Maskerade als Instrumente des Bluffs, 
Er hat seine ästhetische Natur abgeworfen, betrachtet sich 
nicht mehr im Spiegel der Frau, der ihm blind geworden ist - 
sondern goutiert sein Instrumentarium. Seine Macht ist in der 
Erkenntnis ruiniert. Musik, Rauschgift der erotisch-
ästhetischen Illusionierung, verwandelt sich, von primärer 
Reflexion dirigiert, zum Instrument einer Verführung, die die 
Desillusionierung zum Ziel hat. 

Elvira erlebt mit Leporello ihre zweite Enttäuschung: sie 



44 

sieht sich von Don Giovanni in ihrem Besitzwillen entlarvt. 
Beginnende Selbstreflexion, aufkeimende Scham sind der Grund 
zu ihrem Verzicht: mit ihm erreicht sie den Gipfel der Moral. 
Wer der Kommunikation entsagt, endet ohnmächtig im kalten, 
fühllosen Dogma: "entsag' der Sünde". Blind dafür, daß vom 
Schicksal, nicht vom Willen verordnet, schon ist, was sie 
fordert, daß Don Giovanni seinen Lauf soeben vollendet, wirft 
sie sich vor ihm nieder, um für das letzte fiktive 
Tauschgeschäft ihrer Moral - Verzicht gegen Entsagung - sein 
Hohngelächter zu ernten. 

Die Begegnung mit Elvira, die Don Giovanni mit seinem Schatten 
Leporello ein zweites Mal betrügt und den Beweis antritt, daß 
der Betrüger der Betrogene ist, wird für ihn zum letzten 
Kontakt mit der Frau. Wo Don Giovanni die weibliche Moral 
entlarvt, von der er lebt, bleibt er, einst als Ästhet Don 
Giovanni höchste Position der Moral und Ziel aller Sehnsucht, 
allein. Das Kammerzöfchen Donna Elviras,letztes Objekt, auf 
das sich sein Verführungswille richtet, bleibt Phantom. Die 
letzten Worte in der gewohnten Richtung - "es regt sich was am 
Fenster" - sie werden gestört vom Kollektiv der geprellten 
Liebhaber. 

Der Mann, stets vom Schweigen der Frau betrogen, schiebt sich, 
wo das Tabu bricht, zwischen Don Giovanni und die Frau: der 
Betrogene will betrogen sein. Das Kollektiv der Rächer löst 
das Kollektiv der Verführten ab. Masetto und die Seinen 
verfolgen in Don Giovanni ihre eigene Zukunft. Der moralische 
Wille, der Schuß des Bürgers auf die eigene Zukunft, geht als 
Kolbenschlag nach hinten los: der Schuß des Bürgers gilt im 
Gegner seiner gegenwärtigen Zukunft. Die Schläge Masettos 
auszukurieren, dafür steht Zerlina in seiner Schuld. 

Leporello, Psychologe des Alltags, Meister der bürgerlichen 
Seele, Kenner der Schuldgefühle und der kleinen Komplexe, 
bekommt für seine erotische Neugier zu spüren, was Don 
Giovanni übrig läßt: den Haß der Gesellschaft. Leporello, Mann 
der Furcht und des Zitterns, Akteur aus zweiter Hand, tritt in 
den Kleidern Don Giovannis ein Erbe an, um das sich die 
Gläubiger streiten. Die Gesellschaft versucht sich in 
Leporello selbst umzubringen und erbringt den Beweis ihrer 
Nichtigkeit. 

Die Reise Don Giovannis über die Welt, die Frage an die Moral, 
brachte keine Antwort: die Welt ist blind. Don Giovanni war 
der Knecht des Nichts. Das Seiende im Ganzen ist entwertet, 
Don Giovanni ist am Ende - die Fahrt endet auf dem Friedhof. 
Im vollendeten Fatalismus gehen die Werte unter, verwischen 
sich die Stufen und Grenzen der Hierarchie. Was zur Vollendung 
seines Fatalismus noch aussteht, ist die Nachricht, "wie 



45 

Leporello die Sache mit Elvira erledigt". Die völlige 
Selbstentwertung der Moral, darauf ist als Neugier sein 
letzter Lebenswille gerichtet. Im Scheitern der Frau, Ende der 
Moral, feiert Don Giovanni den Triumph des eigenen Endes. 

"An Eurer Statt wurde ich beinah erschlagen" - diese Nachricht 
Leporellos liefert Don Giovanni die abschließende Legitimation 
seines Fatalismus. Die Ehe, höchste Institution der Moral, ist 
offen dem Hohn Don Giovannis preisgegeben. Der vitale 
erotische Wille Don Giovannis, der seine Moralgrundlagen 
entdeckt und entwertet, ist gebrochen. Mit der Moral ist die 
Ästhetik ruiniert. Was bleibt, ist das Nachschmecken, ist die 
erotische Episode. In ihr vollzieht sich zwischen Don Giovanni 
und Leporello, zwischen Herr und Diener, die Kumpanschaft des 
Endes. Der Triumph des "desto besser" ist ihr Motto, ist die 
Ideologie des Fatalismus. Der furchtsame Leporello, Genießer 
des Endes, Idylliker des Fatalismus, steht dem Mutigen, dem 
Bekenner gegenüber, der im Bekenntnis des Fatalismus sich 
selber preisgibt. Oben und unten scheiden sich wieder, die 
Kumpanerie des Augenblicks löst sich auf. Mit dem Diener 
Leporello ist die letzte empirische Weltwirklichkeit 
verbraucht. Das Vakuum der Empirie provoziert die Potenz der 
metaphysischen Dimension.  

"Dein Lachen wird vergehn, ehe der Tag graut." Der Geisterruf 
provoziert in Leporello eine Sprache, die, der Spekulation 
hörig, als Fetisch dient, das Unheimliche, das Numinose zu 
bannen. "Wer sprach hier": Don Giovanni, der distanzierenden 
Spekulation unfähig, treibt aus der Realität, treibt aus dem 
Standbild die reale Irrealität heraus, zwingt sie zum Anwesen. 
Don Giovanni, der mit seinem "desto besser" das Generaltabu 
seiner Welt entdeckt und bricht, die Patriarchen als die 
illusionären Gläubiger einer in der Frau stagnierenden Moral 
entlarvt, fordert heraus, was schlief, weckt die Toten, zwingt 
sie zur Bewegung. Ihre erste Bewegung ist die der Abwehr: 
"Verwegner entweiche, gönne Ruhe den Toten!" Stellvertretend 
für eine ganze Gesellschaft versucht der Geist des Komtur, 
Vergangenheit Don Giovannis, die Rettung des Schlafes, die 
Rettung des toten Lebens, die Rettung der Gesellschaft in 
ihrem autonomen Sosein. Wo es Don Giovannis letztes Abenteuer 
gilt, muß Leporello, was er einer realen Welt, einer realen 
Gesellschaft gegenüber als Distanzmedium nicht mehr leistet, 
als Werber einer irrealen Welt gegenüber leisten. Leporello, 
der die Welt, die feindliche Gesellschaft bändigte und ihr 
verwehrte, was ihm selber versagt war: das Geheimnis des Eros 
- Leporello, Paradigma, Brennspiegel der ruinierten 
Gesellschaft, wird mit dem Degen gezwungen, mit dem 
Ungeheuren, dem Metaphysischen, dem Tod, der tiefsten 
Vergangenheit: mit dem Untergang Don Giovannis, mit dem Ende 



46 

des Herrn, das eigene Ende heraufzurufen. Aus der Angst, in 
der ihn der Degen Don Giovannis festhält, sucht er in die 
Furcht auszubrechen. In ihr spiegelt sich ein letztes Mal der 
Mut des Herrn. Machtvoll zitiert er, wo der Augenblick in 
seiner erfüllten Fülle stagniert, im Geist des Komtur, in der 
Vergangenheit, im "guten Alten" sich selber, provoziert er 
Schicksal oder was immer es sei: das Neue, die Zukunft des 
verwandelten Alten, das "tolle Abenteuer". 

Die erotische Kumpanerie, die in der Friedhofsszene im 
Hohngelächter des "desto besser" ihren Höhepunkt erreicht, 
sinkt in der Mahlszene zur monumentalen Trink- und Sauf-
Kumpanerie ab. Leporellos Neugier, die ihr erotisches Zentrum 
verlor, wird am kulinarischen Zentrum zur bloßen Gier: mit dem 
Diebstahl eines Fasanenschlegels setzt Don Giovanni die Gier 
Leporellos in Szene und führt die Kumpanschaft des Endes zum 
Glorificamus der Physis. Während sich beide in die 
Kumpanschaft der Physis vergessen, beginnt die Musik, Medium 
der Verführung, eine autonome Sprache zu sprechen. Auf "der 
Zitation der erotischen Vergangenheit, auf der Zitation des 
Anfangs, auf dem, was im Verbrauch der Vitalität zur "frohen 
Weise" wird: mit dem Aufgebot der dissoziierten Vergangenheit 
feiert der Bankrotteur die grandiose Apotheose der 
Verschwendung. Musik als Selbstverständnis, als Träger der 
Verführungsexistenz, wird Basis, Fundament, Unterhaltung. 
Realisat der eigenen Geschichte, wird Gegenstand der 
Zerstreuung. "Nun vergiß leises Flehen, süßes Kosen": Drohung 
des frühen Abschieds von einer Laufbahn, die als Cherubino im 
Schloß des Grafen Almaviva beginnt, zitiert das Ende; 
Vergangenheit, nicht mehr erfüllt, nicht mehr gelebt im 
konzentrierten Augenblick, wird autonom im Zeichen. 
Vergangenheit, losgelassen, tritt gegenüber: die Drohung des 
Anfangs signalisiert das Ende. 

Der Bankrotteur zieht den Gläubiger an. Elvira bricht in die 
geniale Idyllik, in die monumentale Feier der 
Burschenherrlichkeit ein. Ohnmächtiger Anspruch treibt Don 
Giovanni zur Proklamation seines Programmes: "Mädchen und 
Reben würzen das Leben, sie sind das Herrlichste auf dieser 
Welt." Elvira, blind auch im Verzicht, erkennt nicht die 
Zeichen des Endes. Ideologie steht gegen Ideologie, Programm - 
"Wein, Weib und Gesang" - prallt gegen Programm - "entsag' der 
Sünde". Moral der Frau zeigt ihren apersonalen Kern: autonome 
Moral, ausweglos an ihr Anti, den Ästheten Don Giovanni 
gefesselt, Elvira, ohne jede weitere Möglichkeit, ihren 
Schmerz in Macht zu übersetzen, wirft sich, da sie entdeckt 
ist, grotesk grandioses Schauspiel der Ohnmacht, vor Don 
Giovanni nieder: Verzicht, der die Forderung maskiert: mit dem 
verzweifelten Gestus der Erniedrigung sucht sie die verlorene 



47 

Herrschaft zu retten. Der Verzicht wird zum letzten Einsatz, 
zum letzten Tauschmittel, zum letzten Angebot, mit der 
Autonomie der Frau die alte Welt, die autonome Gesellschaft, 
das So-sein zu retten. Finale Verführung wird zur Groteske. 
Verzicht auf ein Treueversprechen, das, von beiden Seiten 
gebrochen, sich nicht einlösen läßt, gegen Entsagung, die sich 
schicksalhaft vollzieht; Unfreiheit gegen Unfreiheit, 
Blindheit gegen Blindheit, Parole gegen Parole. Der Haß der 
Geschlechter ist im Gelächter vereint: "Brava" - "Ha, 
Schändlicher." 

Der Transzendenzverlust der Frau, die weibliche Autonomie, 
vollendet sich im metaphysischen Unfug der Moral an sich, in 
der bloßen Negation, in der Blindheit des Nichts, in der die 
sinnliche Welt versinkt. Die Frau, abgeschnitten vom Heil 
ihres Ursprungs, entbehrt ihrer sinnlichen Rekreation, 
kompensiert das Sinken der Macht mit der aufsteigenden Moral. 
Wo die Frau scheitert, bleibt der männliche Wille im Nichts 
einer platten positivistischen Parole stehen: "Wein, Weib und 
Gesang" ist die Antwort an eine Frau, die mit ihrem Ursprung 
sich selbst und ihre Sinnlichkeit verlor, wo Partnerschaft 
versagt. 

Elvira, deren Moral Don Giovanni zum Tod verurteilt, ihr müßte 
die Begegnung mit dem Komtur, Verkörperung des treuen, 
moralbewußten Patriarchen, höchstes Instrument ihrer Rache, 
ihrer Macht, die erlösende Hilfe sein: statt Erlösung bringt 
ihr der Geist des Patriarchen die Gefangenschaft. Eingekreist 
von den zwei Ausformungen des Patriarchats, gebannt in die 
zwei Wirkungen ihrer Macht, zwischen Moral und Ästhetik, 
zwischen Don Giovanni und Komtur stehend, ist sie die 
Gefesselte ihres Werkes. Der Schrei des Entsetzens, im Keim 
Dokumentation des absoluten Ich, reißt sie los. Eine im Keim 
Verwandelte stürzt durch die freie Tür: Moral als Instrument 
der Entlastung von personaler Verantwortung ist verloren. Im 
Entsetzen des Schreies vollzieht sich die Lösung des Ich von 
seinem Fetisch, der Schrei wird zum ersten personalen Träger 
der Kommunikation: ihr Schrei, blinde Einheit der Antinomien, 
lenkt ihre Geschöpfe, Don Giovanni und Komtur, aufeinander, 
ist blindes Zeichen ihrer Einheit. Fliehend gibt sie den Raum 
zur Begegnung des Getrennten frei, tritt aus der Mitte, aus 
der sie die Antinomien schied und vermittelte, leitet den 
Kampf der Selbstbegegnung ein. Im Vakuum, in der leeren Mitte 
stürzen die Antinomien zusammen. 

Don Giovanni ergreift das Schicksal der Selbstbegegnung, 
zwingt Leporello, Furcht und Zittern, berufsmäßiger Vermittler 
zwischen den feindlichen Polen, in seinen letzten Dienst. 
Leporello, der Neugierige, bringt als letzte Neuigkeit die 



48 

Botschaft von der Ankunft des Endes. Erfolglos bleibt 
Leporellos Bemühen, Vorstufe der Forderung des Komtur, Don 
Giovanni zu seiner Furcht zu bekehren. Wo sich die Antinomien 
Moral und Ästhetik gegeneinander versteifen, dort muß, wer wie 
Leporello von ihnen lebt, seinen Dienst aufsagen. Die 
elementare Furcht wirft Leporello aus der Funktion des 
Dienens. An der Furcht und dem Ausgleichsstreben Leporellos 
stößt sich Don Giovanni zu sich selber ab und führt die 
Konfrontation mit seiner Vergangenheit herbei. 

Im steinernen Gast, im Geist des Komtur, kommt auf Don 
Giovanni zu, was sein ästhetisches Seins-Verständnis vergessen 
machte: sein Schicksal, die gegenwärtige Vergangenheit treibt 
ihn in ein lebendiges Verhältnis zum Tode. Vergangenheit und 
Augenblick, ungewohnt der Begegnung, stets durch das Schweigen 
der Frau getrennt, erstarren in der harten Abwehr des Ja und 
Nein. Es verkürzt sich die Ideologie des Ästheten, wo er sich 
selber begegnet: "Wein, Weib und Gesang" schrumpfen ins kahle, 
gestaltlose "Nein". Don Giovannis Positivismus ist ruiniert im 
bloßen Dogma der Negation. Die Ziellosigkeit der beiden 
Prinzipien ist das Entsetzen ihrer Einheit, die im Verbrauch 
der Antis, im Verbrauch von Ja und Nein sich vollzieht. 
Ohnmächtig fallen sie einander zu im Schrei des Endes. 

Ja und Nein, rhetorische Formeln, sind die engste Bestimmung 
der Beharrung auf dem Verlorenen. Die Möglichkeit der 
Besserung fällt hinter die Wirklichkeit zurück. In eine alte, 
abgelegte Haut vermag Don Giovanni nicht mehr 
zurückzuschlüpfen. Das geforderte Ja zu seiner Schuld kann er 
nicht sprechen. Er kann nicht in den Schoß einer Gemeinschaft 
zurückkehren, den er scheiternd floh. Enttäuschen muß er eine 
bürgerliche Moral, die ihre Rekreation, ihre Rechtlichkeit aus 
der Reue des Sünders empfängt. Don Giovanni, Prototyp des 
dämonischen Heros, kehrt im Scheitern nicht reumütig in die 
Stallwärme eines kollektiven Erlösungswahnes zurück. In ihm 
erkennt er schaudernd die Wiederkehr des Gleichen, die eigene 
Herkunft, das frühere Scheitern. Treu zu sich selber ruiniert 
er seine Grundlagen, betreibt er die maximale 
Desillusionierung der Macht und regt eine Welt, die in ihrem 
Gesetz lebt, gegen sich auf. Während die Realität sich zum 
Phantom verflüchtigt, tritt er den Gang zu den Vätern an, 
raubt um den Preis seiner ästhetischen Unendlichkeit den 
Patriarchen die Illusion der Ruhe. "Reich mir die Hand zum 
Pfande" - "Nimm sie denn" - Don Giovanni und Komtur, einer ist 
der Gefangene des anderen. Ehe Don Giovanni, nun Objekt des 
eigenen Hasses, in Verzweiflung sinkt, schreit er einer 
pervertierten Welt, und das ist nicht ein Akt der Schuld, 
sondern der Sühne, sein "Nein" zu. Sein Nein verneint ihn 
selbst als ästhetische, als partielle Existenz, als 



49 

schizophrenes Teil des Ganzen. Sein Nein ist virtuelles "Ja" 
zum Ich. Das Nein gegen die Sprache der geschichtlichen Welt, 
als Sprache Negation ihres Inhalts und gleichzeitig Verneinung 
der Musik als illusionäres Gefährt der Flucht aus ihrer Enge, 
dieses verzweifelte Nichts im Nein, diese absolute 
Ortlosigkeit ist die eigentliche Tragik Don Giovannis: sie 
mündet in den Schrei des Endes, kreatürliches Echo der 
verbrauchten Sprache. 

Wo der vitale Augenblick aus dem Herandrängen einer 
unbewältigt gelassenen Vergangenheit sich liquidiert, dort 
erwacht aus der Verzweiflung die philosophische Existenz, die 
der Welt nicht mehr in vitalem Partizipations-Verlangen 
verbunden ist. Ihr zeigt sich die geschichtliche Welt in ihrem 
pervertierten So-sein. Das Denken ist aus der bloßen Nachfolge 
eines vitalen Besitzstrebens zu sich selber gekommen und 
gewinnt die Priorität vor dem Handeln. Sie spricht aus dem 
wachsenden Ja zu sich das wachsende Nein zur Welt. Dem 
Einblick in die heimliche erotische Despotie, in die blinde 
Vorherrschaft der Frau, opfert Alfonso seine Vitalität. Er 
erreicht die Macht des regierenden Überblicks und vertreibt 
die vitalen Täter der Geschichte aus ihrer Idylle. Das Wissen 
der Perversion löst die Tat der Perversion ab. Musik kommt 
unter das Diktat des Denkens. Musik wird Mittel der 
Psychologie. 

Der Furcht Leporellos ist die eigene Haut am nächsten. Unter 
dem Tisch hervor tönt die Parole der Rettung, ruft Leporello 
seinem Herrn das ohnmächtige Rezept des Regresses zu. Das Ende 
jedoch kommt nicht als Kumpanerie der Feigheit unter dem Tisch 
Leporellos. Die Statik der Antinomien, von denen er lebt, 
zwingen die Ausschläge seiner Furcht ganz zu sich in die 
gewaltige Ohnmacht des Schreis. Aus dem Entsetzen rettet 
Leporello, was er sehen konnte; weil er es nicht verstand, 
zieht er aus dem kolossalen Ereignis das Nichtige seiner 
Neugier ab: das Dogma des Fakts. Das Rezept des Regresses, das 
Don Giovanni ausschlägt, verkauft Leporello weiter an die 
Gesellschaft. Sie lebt von der Neuigkeit, die Leporello zu 
berichten hat. Aus dem Untergang des Heros bestätigt sich die 
Gesellschaft ihre Idyllik. Schreckliches Ende wird zur 
Legitimation der Unendlichkeit als des schlechten 
Augenblickes; am Untergang wertet sich der Kompromiß auf, 
entdeckt der Bürger das Behagen seiner Idylle. 

Dem Moralbewußtsein des 19.Jahrhunderts, das kurz vor der 
Entdeckung der Irrealität von Gut und Böse, kurz vor der 
Entdeckung ihres gemeinsamen erotischen Zentrums steht, ihm 
gibt nur der moralische Schock die Handhabe zur Vermittlung 
seines sich emanzipierenden Traumes; nur der säuberlich-



50 

schreckliche, der schon ästhetische Untergang des eigenen, 
eigentlichen Selbst im Helden rettet vor der Identifikation, 
vor der Erkenntnis der eigenen Verworfenheit. Moral, schwach 
genug, den Schock zu brauchen, verliert Sprache und Gestalt. 
Dem An-sich der Moral, Keim der Ästhetik, ist die Erkenntnis 
ihrer vitalen Vergangenheit Sünde und zweiter Schock. Die 
Aufführungspraxis des 19.Jahrhunderts wußte wohl, was sie tat, 
wenn sie von einem ad libitum Gebrauch machte, das Mozart 
selbst über den 16.Auftritt seiner Oper verfügte. Denn mehr 
als alle Abenteuer und alle Frevel während des Verlaufs der 
Oper macht dieses Stelldichein der überlebenden Bürgerwelt dem 
Betrachter klar, wer der Held der Oper ist. Wer nur Don 
Giovanni und seinen Untergang will, hält das Denken sich vom 
Leib. Der Schock der Konfrontation von Untergang und 
Sicherheit fordert Erkenntnis heraus: Don Giovanni ist der 
schreckliche Beweger des Operngeschehens. Er konzentriert und 
dramatisiert das Leben seiner Umwelt und zwingt die Figuren 
der Oper in eine kollektive Schicksalsgemeinschaft; Don 
Giovanni, mutiger Illusionär der Personalität, verschmäht den 
Kompromiß, zwingt die Individuen zum handelnden Bekenntnis 
ihrer kollektiven Ohnmacht. Der Tod des Heros löst den 
animalischen Triumph der Überlebenden aus. Mit den Schrecken 
der schicksalhaften Auflösung der Antinomien von Gut und Böse 
betreibt die Schläue des Mißverständnisses, die metaphysische 
Fehlinterpretation, die Rekreation des Verlorenen. Mit dem 
Scheitern dessen, der dem Teufel zu entkommen sucht, macht 
sich das Volk den leisen Dauerdruck erträglich, vom Teufel am 
Kragen gehalten zu sein. Don Giovanni, der den lebenden Komtur 
tötet, durchbebt der Schauder einer Ahnung, sich selbst 
mitgetroffen zu haben. Der Bürger, dem das Ereignis zum bloßen 
Fakt, zum Objekt erstarrt, ist frei von dieser Ahnung 
zenbuddhistischer Welteinheit. 

Die Gesellschaft, die, über alle Standesunterschiede hinweg, 
sich zum Krieg gegen Don Giovanni rüstet, verrät im 
kollektiven Angriff die eigene Ordnung. Sie zerfällt, nachdem 
sie mit dem Fremdkörper Don Giovanni die Drohung des eigenen 
Endes ausscheidet, in die Spielarten der bürgerlichen Idyllik: 
in Ehe, Trauerjahr und Treueversicherung, in den Gedanken an 
ein Abendessen, über dem die Landleute ihre Liebe vergessen, 
die kein Gesicht hat. Was bei Elvira die Schicksalhaftigkeit 
ihrer Liebe, die Zwangsläufigkeit des Zusammengehörens mit Don 
Giovanni vermochte: daß sie sich von der Welt absondert und 
auf die Ausübung ihrer fraulichen Macht Verzicht leistet, das 
wirkt im Negativen noch bei Donna Anna in einem Don Octavio 
abgeforderten Trauerjahr fort. Donna Anna verliert in der 
Oper, im Komtur und in Don Giovanni, die zwei polaren 
Verkörperungen des Patriarchats. Ihr Leiden wird Instrument 



51 

der Macht: Donna Anna, die ihr Erleben mit Don Giovanni 
kaschiert, verordnet dem schwächlichen Don Octavio, dem 
Bürger, der beide Prinzipien, Moral und Ästhetik in Schwäche 
verbindet, ein Leben des Verzichts nach ihrem Gusto. Hier 
schlägt das Ende des Patriarchats, gleichzeitig Ende des 
heimlichen Matriarchats, in einen Augenblick des offenen 
Matriarchats um. Im Epilog zeigt und demaskiert Mozart die 
Welt des bürgerlichen Alltags, die "positive, gerettete" Welt. 
In der undramatischen, parataktischen Reihung der Idylle läßt 
er die Bürger ihre Programme aufsagen. Er demaskiert die 
Sündlosigkeit als Langeweile. "Was die Welt im Innersten 
zusammenhält", was ihr eine letzte Dramatik und konzentriertes 
Leben abverlangt, das ist ihr inneres Anti, ist Don Giovanni. 
Der Triumph der kollektiven Schlußmoral entzündet sich an der 
Erinnerung dessen, was sie verdammt. Das gestaltlose Dogma 
geht am Exempel des Todes, am Zerbrechen der Gestalten, von 
denen es lebt, zugrunde. 

In Elvira und in Don Giovanni ist das Dogma untergegangen. 
Zwischen Elvira und Don Giovanni, zwischen die Liebenden aus 
schicksalhafter Bestimmung schiebt sich die Vergangenheit als 
die zu bewältigende Zukunft. Als Alfonso steht Don Giovanni 
bewußt vor der Unnatur der Gesellschaft, spiegelt seine 
Vergangenheit. Elviras Unnatur, gebrochen in ihrem 
Autonomiestreben, ist zur Versöhnung an der Natur gezwungen. 
Inhalt des Dogmas wird Gegenüber, wird Gegenstand der Arbeit, 
der wiedergutmachenden Tat der Erkenntnis. Faulheit der 
Vergangenheit trennt als zukünftige Arbeit die Liebenden. Die 
Überwindung des Trennenden in der sozialen Tat führt ihre 
Wiedervereinigung in der "Zauberflöte", in einer verwandelten 
Wirklichkeit herbei. 

In Elvira ist die Naturgestalt zum negativen Mittel des von 
Transzendenz verlassenen Gestaltbewußtseins geworden, ist der 
Positivismus der Verführung, mit der die autonome Macht 
erkauft ist - ist mit dem Dogma, dem Vorwissen, die schlechte 
Dauer des Bewußtseins, die Unendlichkeit der Macht endgültig 
vertan. Die Gesellschaft verbietet den weiteren Aufenthalt. Im 
Schrei ist der letzte Atem verbraucht, den die Macht der Natur 
erpreßte. Naturgestalt, von der Herrschaft ihres Widersachers 
erlöst, sinkt, was Macht vergessen ließ, zu ihrem Aufgang 
Natur zurück. Die "heiligen Mauern" des Klosters, in denen 
Elvira ihr Leid zu vergessen hofft, sind Ahnungen des Heiles 
im Geborgensein, Abschied von der Macht und ihrer Autonomie 
und Heillosigkeit. Der Schrei, Stillstand des Bewußtseins, des 
Willens zur Macht, ist das Zeichen seines Rückbruches in die 
verleugnete und vergessene Herkunft. Dieses Bewußtsein lernt 
am Rhythmus der Natur, den der Machtwille verleugnete, das 
Atmen wieder. Im Atem strömen Gestalten, befreit von der 



52 

Despotie des rechnenden Willens, zurück. Im Gleichklang von 
Erkenntnis und Rhythmus beginnt die Frau zu atmen. Dieser Atem 
läßt Transzendenz ein, wird strömende Tat ihrer schönen 
Vermittlung, erfährt sich, selbst Kind des Höheren, als die 
hohe Natur und liebt, was ihr den Raum zum Atmen gab, das 
reife Kind ihres unerschlossenen Seins, Natur, als das Kind 
ihrer Erkenntnis. Schönheit des Kindes ist ihre Sorge, ihr 
Wille. - Auf die Schönheit des Spiegels, nicht auf die 
Schönheit dessen, der sich spiegelt, kommt es an. Das ist die 
Moral, gäbe es sie noch. Dem schönen Aufbau, der Rekreation 
der Natur, wächst der Abbau der Unnatur der Gesellschaft 
entgegen und bereitet das Ereignis der Nähe des Getrennten. 

Der Mann, in seiner eigentlichen Bestimmung Gärtner der 
Schönheit, zusammen mit der Frau aus seinem wahren Sein 
abgesprengt, entdeckt sich selbst im Spiegel der 
Vergangenheit, entdeckt den verödeten Acker der Gesellschaft. 

 

 

 

 

Vierte Phase: Don Alfonso 

 

In Don Alfonso, "Mann des Friedens", intellektueller 
Verführer, "der seine Händel bei Tisch ausgleicht", sind die 
bewaffneten Gegensätze seiner Vergangenheit, sind Moral und 
Ästhetik, Komtur und Don Giovanni, vereint. Moralische und 
ästhetische Vitalität, jede Art von Draufgängertum ist, was es 
als höchste Sublimation aus sich hervortrieb, von Reflexion 
gebannt. Don Giovannis Nein zu seiner Vergangenheit, die sich 
Alfonso zur Gegenwart verkörpert, treibt in die Isolation, in 
die Distanz zur Gesellschaft. Der Denker Alfonso sucht in der 
Perversion der Gesellschaft seine eigene vitale Vergangenheit 
zu legitimieren. Ferrando und Guiglielmo bestreiten "als 
Albernheiten von Philosophen, als Torheiten des Alters", was 
sie beweisen: das Postulat Alfonsos, die Blindheit der Liebe. 
Ihnen und ihren Liebsten, kleinstes Kollektivmodell der 
Gesellschaft, entreißt Alfonso die Probe seines Denkens, das 
Kollektivgesetz des "Così fan tutte". Alfonso, der mit der 
zweiten Entdeckung der Frau die trojanischen Kriege 
liquidiert, die Patriarchen zur Abrüstung zwingt, sieht sich 
einer Restwelt von sanften Moralisten, sieht sich einer 
Gesellschaft von Konstanzen und Belmontes, Octavios und Annas, 
einer Welt der selbstvergessen Liebenden gegenüber, in der der 
Degen zum Requisit wird. Alfonso, Psychologe, Wissenschaftler 



53 

von Moral und Ästhetik, der mit der Entheroisierung seiner 
eigenen Vergangenheit die Desillusionierung der Gesellschaft 
betreibt, löst Tradition auf, raubt den Belmontes und 
Octavios, melostrunken und weltvergessen im erotischen 
Augenblick gefangen, den Rückbezug auf die Macht der Väter, 
schneidet ihnen die Wurzeln zu ihrer Vergangenheit ab. 
Alfonso, Regisseur seiner eigenen Liebeswissenschaft, 
inszeniert im Marionettenspiel, wovon sein Denken lebt: die 
Probe des vielstimmigen "Così fan tutte". 

Musik, den Vätern vorzügliches Medium, ins erotische Zentrum 
vorzustoßen, wird Don Alfonso zum Instrument seiner eleganten 
Provokation des "Così fan tutte". Musik, an der Grenze der 
Stummheit, im Nein Don Giovannis verendlicht, wird Alfonso zum 
rationalen, objekthaften Mittel der Verführung: sie wird dem 
Verneiner seiner Vergangenheit zum Köder, mit dem er sich aus 
seiner auf ihn gekommenen Vergangenheit den verlorenen Logos 
aus dem See des Vergessenen fischt. Musik, im Schrei 
verendlicht, gibt zurück, was sie verzehrte: den artikulierten 
Logos des Nein, der sich, abgesprengt von seiner vitalen, 
primären Tat in seiner Geschichte spiegelt. Das schlafende 
Dornröschen erkennt er als das Zentrum seiner Geschichte. 
Ihrem Schlaf gelten seine Aktionen. Don Alfonsos aktives 
"Nein" ist "Noch-nicht des Ja".  

Ferrando und Guiglielmo, die Verwandten Belmontes und 
Octavios, kurz vor dem Ziel ihrer Wünsche, prädestiniert für 
Alfonsos Erkenntnis, tragen in der entfalteten Fülle ihrer 
Musikalität verborgen die zukünftige Todeserfahrung als 
Schatten des gegenwärtigen Zweifels. Mit dem Symbol des 
Zweifels, mit der Wette, beginnt die Verschwörung der Männer. 
Die Männer, einst von Don Giovanni betrogen, muß nun Don 
Alfonso in seine Weisheit einführen. Aber seine Philosophie 
erschöpft sich nicht in trockenem Dozieren. Ferrando und 
Guiglielmo erreichen nur dadurch die Höhe des 
Tagesbewußtseins, daß sie Alfonso dazu besticht, eine Probe 
aufs Exempel zu machen. Er verschreibt ihnen einen 
Schnellkursus von 24 Stunden zur Einübung in die Perversion 
der Geschichte. Wo mehrere Don Giovannis auf einmal auftreten, 
wo sie sich organisieren und einer am anderen sich die 
Illusion seines Selbstseins rauben muß, wo es zum eigentlichen 
Inhalt der Oper wird, in einem System von Schuldigen einen 
Partner mit dem Dasein des anderen zu bestrafen, wo mit der 
Verdoppelung der tragischen Figuren die äußerste 
Desillusionierung eines falschen Daseins sich verbindet und 
die allgemeine Perversion gezwungen ist, sich selbst zu 
ironisieren, da muß der dramatische Vorwurf, der gegen "Così 
fan tutte" erhoben wird, endgültig fallen: der 
spiegelbildliche Ablauf zweier Verführungsgeschichten macht 



54 

den eigentlichen Effekt der Sache aus. Die Erlebnisbreite, die 
Mozart in seinen drei Opern: "Entführung aus dem Serail", 
"Figaros Hochzeit" und "Don Giovanni" in den Gestalten 
Belmonte, Bassa Selim, Cherubino und Don Giovanni vor uns 
ausbreitet, wird nun in 24 Stunden von Guiglielmo und Ferrando 
durchschritten. Zwei Belmontes, die eben ihr gezieltes Melos 
zur Fülle ausgebildet haben, lassen sich die Latenz ihres 
Zweifels, im musikalischen Selbstsein angelegt, von Don 
Alfonso aktualisieren. In einem kurzen arrangierten Erlebnis 
sollen sie am eigenen Leibe erfahren, was der Inhalt der Don 
Alfonsoschen Philosophie und Lebenserfahrung ist. 

Mit der Wette, dem Symbol des Zweifels, beginnt die 
Verschwörung der Männer unter der Regie Alfonsos. Zum System 
der Perversion gehören Herr und Knecht. Alfonso braucht, wie 
Don Giovanni Leporello, für sein Marionettenspiel den 
Regieassistenten Despina. Leporello, paradigmatische 
Dienerfigur, der vollendete Werber zwischen Moral und 
Ästhetik, zwischen dem outlaw und der Gesellschaft, kann 
seinen Herrn nur in Alfonso finden, der die Antinomien in der 
Erkenntnis, im intellektuellen Nein vereint. Wo Moral und 
Ästhetik sich auflösen, wo mit dem Untergang Don Giovannis 
offenbar wird, daß der alte Krieg unter den Patriarchen nicht 
Kampf zweier Weltanschauungen, sondern die Vorform des offenen 
Machtkampfes zwischen Mann und Frau ist, wo die Ideologie als 
Mittler zwischen den Geschlechtern verbraucht ist, die Macht 
ihre Sprache verliert, kann nur das Bekenntnis der Perversion 
den Bann der schutzlos konfrontierten Gegner lösen. Dieses 
Bekenntnis kann nur provoziert werden von dem "reinsten", 
pervertiertesten Repräsentanten der Gesellschaft, von einer 
Figur, die die höchste Macht genießt, weil sie, changierend 
zwischen den Geschlechtern, nirgends sich engagiert. Nur 
Leporello, nur der feminisierte Mann, der Überläufer Despina, 
kann die schlechthin ironische Existenz verkörpern, die, dem 
weiblichen Geschlecht verbunden und distanziert, das Programm 
der weiblichen Perversion, das Programm des Nihilismus, in der 
Arie "Schon ein Mädchen mit 14 Jahren" preisgibt und das Tabu, 
das Don Giovanni entdeckte, im Lager der Frau veröffentlicht. 
Alfonso, der in seinem Spiel mit dem Ernst das Militär als das 
einsetzt, was es unter den Vätern immer war: als Ausrede für 
Ausschweifung aller Art, wird von Despina sekundiert, die im 
Hokuspokus mit Medicus und Notarius Institutionen verulkt, 
die, von den Folgen der Ausschweifung zu heilen, dem 
Patriarchen heilig sind. Mit der Wahrheit um das Wesen der 
geschichtlichen Liebe wir die Wahrheit ihrer Organe gezeigt. 

 

. . . 



55 

 

Die Ahnung von der Perversion der Geschlechter, Folge des 
vitalen Austrags in Don Giovanni, will sich in Don Alfonso zum 
Wissen erheben und erlösen. Als autonome Einzelexistenz sucht 
er die Gemeinschaft. Er findet sie nur über die Sozialisierung 
seines Bewußtseins, er findet die Gemeinschaft nur im 
vielstimmigen "Così fan tutte". Das Denken des Don Alfonso ist 
ein Bedenken dessen, was er als Don Giovanni unbedacht immer 
schon denkend tat. Darin besteht nun sein Kontakt zur Realität 
der Geschlechter, daß er, ein intellektueller Verführer, an 
ihr seine Liebesphilosophie erfolgreich bewährt. In vulgärer 
Vereinfachung könnte man sagen, Don Giovanni, der enthemmte 
Patriarch, setzt im Alter als Don Alfonso sein Handwerk als 
Kuppler fort. Lebte er als Don Giovanni noch vital von der 
Geschlechterperversion, so lebt er jetzt als Don Alfonso 
intellektuell von ihr. Losgelöst von vitalem Weltbezug, mit 
seiner schuldhaften Intellektualität metaphysisch auf das 
Nichts bezogen, ist der Blick der Don Alfonsoschen Philosophie 
in die Welt gezwungen. Nichts anderes bleibt ihm zu tun übrig 
als die Verbreitung, Sozialisierung seiner Erkenntnis. Er muß 
der Welt die Bestätigung seiner Philosophie entreißen, er 
braucht von der Welt die exerzierte Antwort des "Così fan 
tutte". Erst diese Antwort erlöst ihn aus seiner Autonomie, 
und so bildet sich in der Beziehung von Don Alfonso, 
Guiglielmo und Ferrando eine esoterisch-wissende und in die 
Perversion der Geschichte eingeweihte Männerwelt aus, die erst 
in der Zauberflöte zu ihrer äußerst denkbaren Sublimation 
geführt wird. Ohne das Werk der Sozialisierung seiner 
Philosophie bliebe Don Alfonsos Schicksal ein totaler 
Weltpessimismus. Der Schmerz des "Così fan tutte" schlägt in 
das Lachen der Erleichterung um und öffnet durch erneute 
Verzweiflung hindurch Alfonso die Zukunft. Don Alfonso 
verführt seine männliche Umwelt zu seiner eigenen 
Vergangenheit. Er ist bereit, sein Don Giovanni-Dasein als das 
heroisch Besondere preiszugeben, es als das zu sehen, was es 
ist: das Kollektive. Indem er seiner Umwelt die gleiche 
Erfahrung verschreibt, löst er sie aus dem blinden 
Gebundensein ins kollektive Gesetz zur Höhe ihrer 
Individualität. 

Um sich seiner Umwelt zu nahen, bedient sich Don Alfonso des 
musikalischen Mediums, das er aber nicht, wie seine Umwelt, in 
seinsvergessener Melostrunkenheit handhabt: ihm wird die Musik 
selbst zu einer Funktion intellektuellen Machtstrebens, die 
von der Priorität des Denkens gesteuert ist. So kommt in Don 
Alfonso die Psychologie, von einem Don Giovanni in 
instinktiver Perfektion gelebt, als intellektuelle Macht zu 
sich selbst und gewinnt die Potenz intellektueller Verführung. 



56 

Der musikalisch-erotische Narzißmus eines Don Giovanni sieht 
sich vom intellektuellen Narzißmus eines Alfonso abgelöst, um 
im humanistischen Narzißmus eines Titus und eines Sarastro 
sich zu vollenden. War Don Giovanni in seiner erotisch-
musikalischen Sinnlichkeit, in seinem erotischen Narzißmus nur 
der Frau plausibel, so ist nun Alfonso als intellektueller 
Narziß beiden Geschlechtern eine neutrale Instanz. Vital steht 
Alfonso außer jeder Konkurrenz. Leporello war als Diener Don 
Giovannis die zwischen Moral und Ästhetik schwankende 
Existenz. Sie versuchte, beide in fortwährender Balance zu 
halten und gab damit ihre Möglichkeit zur Selbsterfahrung 
preis. Wo der Verführer Don Alfonso sich zum Anti, zur 
Gegenwelt der konventionellen Liebeswirklichkeit macht, dort 
bedarf die Antinomie dieser Welt, dort bedürfen männliches und 
weibliches Machtstreben der vermittelnden und distanzierenden 
Instanz. Despinetta faßt beide Antinomien in sich zusammen. 
Sie ist der weibliche Leporello in "Così fan tutte". Sie 
versucht, genau wie Leporello, mit dem Leiden an der 
Wirklichkeit fertig zu werden, indem sie die Antinomien der 
Wirklichkeit in sich selbst in kleinsten Ausschlagen zum 
Austrag bringt und so zu bändigen versucht. Ihr, als einem 
Zwischenträger zwischen männlicher und weiblicher Welt, 
verbindet sich Don Alfonso nicht anders, wie es Don Giovanni 
bei Leporello tat: durch Bestechung. Folgerichtig wird 
Despina, die die Antinomien und damit das schicksalhaft 
Schwere der bürgerlichen Existenz in sich auflöst, zur 
ironischen Verulkung der höchsten bürgerlichen Berufsstände. 
Wo sich in der Relativierung aller Werte jeder Schmerz 
auflöst, wird sowohl der Medikus als Versöhner der Antinomien 
entdeckt und verendlicht, genau wie der Notar zum negativen 
ironischen Klischee auf den Ernst der Konvention wird. Der 
nichtigen Vermittlung der Antinomien in der Gestalt der 
Despinetta wird die ganze Wirklichkeit zu einem einzigen 
Maskenspiel. Wieder zeigt es sich, daß die höchste Gestalt 
innerhalb der geschichtlichen Wirklichkeit an die nichtige, 
unfreie, aus sich selbst erstorbene Existenz gebunden ist. 
Osmin, Barbarina, Leporello, Despinetta und ihr Bezogensein 
auf Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni, Don Alfonso zeigen, 
wie in der Schuld die höchste Existenz noch an ihren 
geringsten Widerpart gebunden ist. 

Die Männerwelt, auf die sich Don Alfonso in der Oper "Così fan 
tutte" zu beziehen vermag, ist durch ihre primäre 
Melosbeseelung für ein Don Giovanni-Dasein prädisponiert. In 
ihnen vermag Don Alfonso seine eigene Vergangenheit noch 
einmal zu aktualisieren, zu genießen. Was von der "Entführung 
aus dem Serail" bis zu Don Giovanni noch eigenes Leben hatte, 
was unentwertet dramatisches Geschehen war, das wird in "Così" 



57 

zu einem Marionettenspiel, dessen Fäden Alfonso, Magier der 
Liebe, in Händen hält. Der Erstling der geschichtlichen 
Wirklichkeit lebt das dramatische Muster vor, um später seiner 
Nachfolgerschaft Lehrmeister zu sein. Große Lebensdramatik 
wird so, wo sie sich sozialisiert, zum Gegenstand eines 
24stündigen Unterrichtes. Wo mehrere Don Giovannis auf einmal 
auftreten und sich einer am anderen die Illusion seines 
Selbstseins rauben muß; wo es zum eigentlichen Inhalt der Oper 
wird, in einem System von Schuldigen einen Partner mit dem 
Dasein des anderen zu bestrafen; wo mit der Verdoppelung der 
tragischen Figuren die äußerste Desillusionierung eines 
falschen Daseins sich verbindet und die allgemeine Perversion 
gezwungen ist, sich selbst zu ironisieren, da muß der 
dramaturgische Vorwurf, der gegen Così fan tutte erhoben wird, 
endgültig fallen: der spiegelbildliche Ablauf zweier 
Verführungsgeschichten macht den eigentlichen Effekt der Sache 
aus. Ein Verführer ist, weil seine Verführung auf dem Boden 
des anderen geschieht, diesem ändern im Weg. Die 
Erlebnisbreite, die Mozart in seinen drei Opern Entführung, 
Figaros Hochzeit und Don Giovanni in den Gestalten Belmonte, 
Bassa Selim, Cherubino, Don Giovanni vor uns ausbreitet, wird 
nun in 24 Stunden von Guiglielmo und Ferrando durchschritten. 
Zwei Belmontes, die eben ihr gezieltes Melos zur Fülle 
ausgebildet haben, lassen sich von Don Giovanni die Latenz 
ihres Zweifels, im musikalischen Selbstsein angelegt, von Don 
Alfonso aktualisieren. Don Alfonso kann es nicht mit ansehen, 
daß die jungen Leute wie Narren durchs Leben gehen. 

In einem kurzen arrangierten Erleben sollen sie am eigenen 
Leibe erfahren, was der Inhalt der Don Alfonsoschen 
Philosophie und Lebenserfahrung ist. Die Fatalität des Don 
Alfonsoschen Denkens, Zeichen seiner vitalen Lebensohnmacht, 
zeigt sich dabei in reinster Gestalt: nämlich in einer 
herrscherlichen Liebenswürdigkeit, die, mag sie auch da und 
dort dämonische Züge annehmen, nicht die Verachtung und das 
Verderben des Partners, sondern dessen Aufklärung zum Ziel 
hat. In dieser Gelassenheit, in dieser Freundlichkeit Partner 
zu gewinnen, das ist das Ziel der Don Alfonsoschen Pädagogik. 
Die Männer, einst von Don Giovanni allesamt betrogen, muß nun 
Don Alfonso, nachdem er als Don Giovanni seine Erfahrungen mit 
der Frau zum vollkommenen Abschluß gebracht hat, in seine 
eigene Weisheit einführen. Aber seine Philosophie erschöpft 
sich nicht in trockenem Dozieren. Die Männer erreichen nur 
dadurch die Höhe des Tagesbewußtseins, daß sie Alfonso dazu 
besticht, eine Probe aufs Exempel zu machen. So verschreibt er 
ihnen einen Schnellkursus von 24 Stunden zur Einübung in die 
Perversion der Geschichte und leistet damit einen realen Akt 
der Wiedergutmachung. Dem männlichen Erkenntniskollektiv steht 



58 

eine streitbare Damenwelt gegenüber, deren Mitglieder sich in 
den gemeinsamen Schmollwinkel zurückziehen, sobald es bekannt 
wird, daß ihre Liebe blind ist und auf austauschbare männliche 
Objekte, nicht auf Personen zielt - und daß sie in der 
Schmeichelei sich selbst, nicht aber den Partner suchen. In 
groteskem Rückgriff auf ihr im Dunkeln schlummerndes 
Amazonendasein schleudern sie den Speer der Selbstverteidigung 
in das Lager jener Männer, die, zumindest was Alfonso 
betrifft, in geschichtelang währender Übung des Angriffs und 
damit der Erneuerung des ewig alten Spiels müde geworden sind. 

Die Tätigkeit eines Don Alfonso darf man sich nun nicht als 
ein bloß soziales Liebeswerk vorstellen, das der fremden 
Bewußtseinsbildung dient. Don Alfonso ist zu dieser 
Sozialisierung gezwungen, um sich seine Anwesenheit in der 
Welt plausibel zu machen, sie zu motivieren und zu 
aktualisieren. Don Alfonso geht es um die Aufhebung, die 
Ironisierung und Desillusionierung der Macht. Während er seine 
Umwelt zum vitalen Nachvollzug seiner eigenen Erfahrung 
anleitet, und zum Zwecke dieser Anleitung selbst noch Macht 
ausübt, richtet er seine Aktionen in konsequenter Haltung 
gegen sich selbst. In ihm parodiert sich die Macht. So 
verwandelt sich in Don Alfonso die boshafte Ironie des 
Bestätigtseins, die diabolische Lust, die fatale 
Selbsterfahrung im Partner wiederzuerkennen, schließlich in 
die sokratische Ironie der Befreiung. Aber auch diese 
psychologisch pädagogische Aufgabe des Don Alfonso ist 
zeitlich begrenzt. In 24 Stunden, solange läuft die Wette, muß 
das Spiel beendet sein. In dieser knapp bemessenen Frist muß 
Don Alfonso seiner Umwelt gezeigt haben, wie es um Macht und 
Liebe steht. Dann tritt sein Bewußtsein, das mit der 
Entschleierung der patriarchalischen Illusion, die an der 
eingebildeten Treue der Frau ein letztes Objekt sich schuf, in 
eine erneute Verwandlung ein. Wo sich die psychologische 
Vernunft als letztes Substrat der Macht, auf den Kern der 
geschichtlichen Wirklichkeit bezogen, vollendet, da wächst sie 
über sich hinaus zur Liebe hin. So bekennt sich Don Alfonso am 
Schluß der Oper schuldig um der Weisheit willen. "Ja, ich hab 
Euch hintergangen, doch zum Vorteil Eurer Freunde, Weisheit 
sollten sie erlangen, und Ihr habt sie klug gemacht, gebt die 
Hände, seid versöhnet, schnell umarmt Euch, seid vernünftig, 
lachen werdet Ihr dann künftig und ich selber lache mit." So 
löst sich mit der intellektuellen Erfüllung der Macht die 
Ironie selbst mit auf. Doch die narzißtische Liebe, mit der 
Don Alfonso seinen Partnern am Schluß der Oper verbunden ist, 
entbehrt die Dauer. Denn der Zweck, auch wenn er pädagogisch-
psychologisch bestimmt ist, verunstaltet die Liebe. So 
verliert Don Alfonso, während er die Wette gewinnt, mit der 

  



59 

Erfüllung seiner Macht die Objekte seiner Umwelt. Nicht mehr 
vermochte seine Umwelt ihm zu leisten als die Bestätigung 
seines autonomen Selbstseins. Don Alfonso verliert mit dem 
Triumph der Erkenntnis in der gewonnenen Wette. Indem Don 
Alfonso sich als Kuppler zeigt, öffnet er die Hermetik seiner 
Macht. Seine Ironie überwindet die Gefangenschaft im 
Fatalismus, um in eine augenblickhafte Spannungslosigkeit zu 
münden, deren Heiterkeit von der kollektiven Gleichheit und 
ihrer Verzweiflung abgelöst wird. In der Perversion der 
Partner liebt Alfonso die eigene, bestätigte Erkenntnis. Am 
Ende der Oper erfüllt sich so der intellektuelle Narzißmus und 
geleitet in eine Zukunft, die nicht mehr von der "Vorstellung" 
bestimmt ist. Das Sich-selbst-Entgleiten in der Angst des 
Nichts, das dem Schicksal-Anheimfallen, wo der eigene Wille 
versagt, weil er sich erfüllt, befördert Don Alfonso in die 
Welt des Titus.6 

 

 

 

 

5. Phase: Titus7 

 

Titus und Berenice, beide als Donna Elvira und als Don Alfonso 
gereinigt von den autonomen Mechanismen und Strebungen der 
Macht, finden in Rom ein kurzes Liebesglück. Gleich zu Beginn 
der Oper berichtet uns Annius darüber. Vitellia ironisch, 
"verliere ja keine Zeit, Du weißt, wie Titus die Zeit für 
Berenice braucht." Annius: "Halt ein, mit Unrecht schmähst Du 
unseren Herrn. Wie über seine Völker herrscht Titus über sich 
selbst. Höret mich an: er selbst verwies Berenice wieder aus 
Rom." Vitellia und Sextus: "Was sagst Du?" Annius: "Ich sah 
den feierlichen Abschied. Kaum hätte ich's geglaubt, kein 
hartes Wort der Scheidenden, so zärtlich hat man niemals sie 
gesehen. Sie schied, doch schied sie angebetet, sie fühlte, 
daß ihr Freund nicht weniger litt als sie. Und alle sahen, daß 
der kaiserliche Held den Liebenden nur mühsam überwand. Er 
siegt kämpfend, ungebeugt, doch unruh'vollen Herzens." Was 
Berenice in Rom vergönnt ist, das ist die Erneuerung ihres 
Lebens durch die Hoffnung. Titus kann ihr nicht ganz 
angehören, denn sein "unruh'volles Herz" mahnt ihn seiner 

 
6 Hier endet die im Gespräch überarbeitete "Gelsenkirchen-Fassung" (Anmerkg. d. Chr.) 

7 Niklahs Sänftleins unüberarbeitetes Tonband-Diktat; sogen. "Gelsenkirchen-Fassung" 
(Anmerkg. d. Chr.) 



60 

kaiserlichen Pflichten. 

Einem Don Alfonso, der die Macht völlig überwand und damit die 
neutrale, affektlose Höhe des historischen Bewußtseins 
erlangt, läßt das Schicksal in gerader Wechselwirkung ein 
Herrscheramt zufallen, das er, durch Erfahrung immun gegen die 
Lockungen der Welt, als Titus zu erfüllen vermag. Ohne seinen 
Willen fällt ihm nun zu, was er nicht mehr sich erstrebte, 
nämlich die Herrschaft als Möglichkeit zur Macht in ihrer 
reinsten und höchsten Gestalt. Obwohl ihm seine Umwelt 
kompakte Anlässe gibt, mit ihr ins Gericht zu gehen, seine 
Macht an ihr zu zeigen, Rache zu üben, läßt er bei allen 
Gelegenheiten seine Machtmittel uneingesetzt. Während die 
Leidenschaften um ihn herum toben, ringt er sich, von Verzicht 
zu Verzicht aufsteigend, zu immer reinerer Herrschaft durch. 
Ihm ist es aufgetragen, als Herrscher seinem Volke jenen 
Spielraum zu schaffen, den er sich in seinen vorausgegangenen 
Verkörperungen, scheinbar außerhalb des Gesetzes stehend, um 
seiner Selbsterfahrung willen, nehmen mußte. Durch Anschauung 
wissend geworden, weil er die Stationen des Irrtums in sich 
selbst zurückgelegt hat, vermag er die Bewußtwerdung der 
geschichtlichen Perversion auf breiter sozialer Basis 
einzuleiten. Seine letzte Bindung an die geschichtliche 
Wirklichkeit ist das Wohl des Volkes. Um seinetwillen muß er 
auf die Geliebte verzichten. Aus dieser Bindung befreit er 
sich, löst er sich los in der Aktion der Wiedergutmachung. 
Während er, der frei ist von jeder ideologischen Bindung, die 
Macht in Händen hält, richtet sich das Volk an der Kraft 
seiner reinen Humanitas. Indem er der Neigung seines reinen 
Herzens zu ihrem Recht verhilft, sie gegen den äußeren 
Augenschein der Gewalt und der Brutalität bestätigt, wandert 
er, eine Vorstufe der Prüfungen in der "Zauberflöte", von 
Verzicht zu Verzicht. Was er anderen um ihrer Selbsterfahrung 
willen gewährt und verschafft, das ist gerade ihm, der in der 
Bewährung der Liebe steht, verboten. Die Liebe zu Berenice, 
von der Priorität seiner herrscherlichen Aufgabe zur 
flüchtigen Episode verdrängt, ist ihm Verheißung einer 
Zukunft, die ihm die Autonomie seiner einsamen Herrschaft zu 
ertragen möglich macht. 

Nicht eher wird er, in der Liebe bewährt, rein der Frau 
begegnen, als bis er seine Aufgabe am historischen Prozeß zur 
Gänze erfüllt hat. Er erfüllt diese Aufgabe, indem er sich 
durch Machtverzicht zum Vorbild für alle jene macht, die in 
blinder Machtgier rasen, sich an Titus richten und erfahren. 
Mehrfach bereitet sich im Operngeschehen das Grundproblem der 
Zauberflöte vor. Vitellia, längst schon gescheitert in ihrer 
matriarchalischen Vormachtstellung, sucht ihre Autonomie in 
der Macht des Mannes zu genießen. Wo ihr dieser Genuß versagt 



61 

wird, dort gibt sie ihre Krankheit ein letztes Mal und mit 
einer allen sichtbaren Deutlichkeit preis. Vitellia verkauft 
sich als Frau an Sextus für dessen Bereitschaft, Titus zu 
töten, den sie nicht erreicht. An der aktiven Liebe des Titus, 
die sich bis zum brüderlichen Streben nach liebender 
Vergegenwärtigung der nebenmenschlichen Seelenlage erhebt, und 
die auch durch die dunklen Anschläge Vitellias nicht sich zur 
rächenden Gewaltanwendung verführen läßt, an diesem Manne und 
seiner Haltung zeichnet sich die Mechanik der Macht und der 
Eifersucht besonders deutlich ab. 

Der Senat bietet Titus an, ihn um seiner Verdienste willen 
nicht nur wie einen Vater, sondern wie einen Gott zu ehren, 
ihm einen Tempel zu bauen zu seiner Anbetung. Den Herrscher 
mit den Attributen der unsichtbaren Gottheit auszuzeichnen: in 
der Gestalt dieses Antrages spielt die Macht ihre letzte Karte 
gegen Titus aus. Es drückt sich darin das kollektive Streben 
der Schuldigen aus, sich in einem sichtbaren Gegenstand der 
allgemeinen Anbetung passiv zu erlösen. Würde Titus auf diesen 
Antrag eingehen, er würde sich dadurch zum Fetisch einer 
allgemeinen Fremderlösung erniedrigen. Titus würde in die 
Mechanik der Macht zurückgezogen, statt in verantwortlich-
persönlichem Selbstsein die endgültige Überwindung der Macht, 
den Durchbruch in eine mythisch-heile Welt vorzubereiten. 
Titus dankt für die Liebe des Volkes und des Senats. Er will 
sich den Namen, Vater des Vaterlandes zu sein, erwerben. Dazu, 
sagt er, seien die Götter ihm Vorbild. Doch frevelhafter Wahn 
ist es, wenn ein Sterblicher sich gleichzustellen wagt. Die 
Gaben für den Tempelbau weist er jedoch nicht zurück, sondern 
weiht sie anderer Bestimmung: dem Wohl des Volkes. Diese 
entschiedene Haltung gegenüber der äußersten Versuchung, deren 
die Macht fähig ist, resultiert aus einer abgeschlossenen 
Lebenserfahrung der Psychologie der Macht. In Titus tritt die 
soziale Aufgabe des Daseins erstmals als reine Humanitas, also 
ohne Nebenabsichten, auf. An dieser Herrschaft gleiten die 
Anschläge der Macht, sowohl die sentimentalen, die sich in der 
Vergötzungstendenz äußern, als auch die barbarischen, die nach 
Titus' Leben trachten, wirkungslos ab und richten sich gegen 
den Träger selbst. In diesem Zwang zur Selbstfindung, zur 
persönlichen Verantwortlichkeit aber erweist sich eine humane 
Existenz, die alle subjektiv bestimmten Wunschbilder in sich 
überwunden und damit die sprunghafte Dialektik der 
Machtäußerung in sich geschlichtet hat. 

Indessen erfüllt sich das Menschsein nicht in dieser 
Humanität, deren Blick noch in die geschichtliche Wirklichkeit 
gebannt ist. Die Liebe in einer allgemein herrscherlichen 
Humanitas ist noch nicht völlig frei von Zwecken. In ihr 
spielt ein Wiedergutmachungszwang, eine unbewußte Pädagogik, 



62 

die nicht mehr als moralische Forderung den Partner, sondern 
die sich selber als gereinigte, fraglos sichere Liebe sucht. 
Wo sich das Bewußtsein als Liebe findet, dort sinkt eine 
Objektwelt, die noch Gefährt dieser Selbstfindung war, zurück. 
Das geläuterte Ich tritt in eine Daseinssphäre ein, darin ihm 
die geschichtliche Wirklichkeit nicht mehr in differenziert-
realer Verkörperung, sondern in mythischer Symbolgestalt 
erscheint. 

Titus Geist löst sich los von seiner empirischen Welt. In 
felsiger Gegend kommt er als Tamino zu sich selbst. Und nun 
verwandelt sich ihm der Inhalt der geschichtlichen 
Wirklichkeit zum mythischen Gleichnis. 

 

 

 

 

6. Phase: Tamino 

 

Auch hier, in dieser für einen Künstler verzweifelten Lage, wo 
die empirische Objektwelt einschließlich der realen 
Psychologie der Geschlechterperversion aufgebraucht und 
aufgearbeitet ist, bleibt Mozart Realist. Das Prinzip, von dem 
sich Tamino, verirrt in felsiger Gegend, verfolgt sieht, und 
das sich perlippe-perlappe in die Welt der drei Damen 
verwandelt - das Prinzip, dem die Autonomie der Geschichte, 
die Perversion der Geschichte selbst aufruht, muß, wenn es das 
Rettende geben soll, dem Manne zum Gegenstand des Heiles und 
der Plausibilität sich wandeln.8 

Tamino hat sich verirrt in einer ihm fremden Landschaft. In 
felsiger Gegend sieht er sich von der Schlange verfolgt. Er 
sieht sich dem Symbol einer metaphysischen Realität 
konfrontiert, deren Verführung das Weib erlag. Tamino, der die 
Macht, das Resultat der Verführung, in schmerzlichem 
Welterleben überwand und sich die Strukturen der Macht, die 
Psychologie der Versuchung in ihrem, innersten Kern einsichtig 
gemacht hat, begegnet nun dem zentralen verursachenden Prinzip 
der geschichtlichen Perversion. Es ist die Schlange. Tamino 
hat zwar die weibliche Macht, Resultat der Verführung, 
überwunden, die Begegnung mit der Schlange, der Verkörperung 
des Versuchers selbst, vermag er nicht standzuhalten. Das 

 
8 Um die in spätere "Bücher" eingegangene Auseinandersetzung mit Mozarts Opernwerk 
nicht unnötig zu problematisieren und durch Vorgriffe zu belasten, blieb die "Sechste", 
die Zauberflöte behandelnde "Phase", "Tamino", im Buch 2.2. zunächst beiseite. 



63 

Entsetzen treibt ihn zur Flucht. Auf seine Hilferufe hin 
erscheinen die drei Damen der Königin der Nacht und wenden, 
verzweifelt darüber, daß ein Mann, einziges Instrument ihrer 
Verführungsaktionen, in die Gewalt der Schlange kommen soll, 
den Speer der Versuchung gegen das Prinzip, dem sie die eigene 
Macht verdanken. Wo die Verführte sich entdeckt sieht, wo das 
Geheimnis der weiblichen Macht sich dem ersten reinen Manne 
entschleiert, dort sagt sie sich von ihrem Veranlasser, vom 
Verführer los. So ist das erste, was in diesem vielleicht 
eigentümlichsten aller Operntextbücher geschieht, daß sich der 
Haß der verführten Frau, wo sie sich vom Manne als die 
Verführte entdeckt sieht, gegen den Verführer, gegen Satan, 
richtet. Indem sich die Damen der Grundlage ihres eigenen 
Machtgefüges entledigen, verwandeln sie sich für Tamino zu 
seinen Retterinnen. Sie töten die Schlange, ihre eigene 
Lebensgrundlage, um den Jüngling in den Bann ihrer Macht zu 
ziehen. Diese Befriedigung im Gefühl der Macht läßt uns die 
Damen wider Erwarten als manierliche Wesen erscheinen. Im 
Wesentlichen bleiben sie freundlich und heiter bis zur 
Verabschiedung Papagenos und Taminos, weil sich mit dem Leben 
des holden Jünglings ihre Hoffnung auf Festigung und volle 
Rückgewinnung ihrer Macht verbindet. Dennoch bleibt uns auch 
in diesen ersten Szenen das wahre Wesen der Damen nicht 
verborgen; der Konkurrenz der Macht hat es Tamino zu danken, 
daß er vor der Zudringlichkeit der Damen verschont bleibt. 
Gerne würde jede der drei Damen sich von Tamino ihre frauliche 
Macht bestätigen lassen, aber wo das Prinzip der Versuchung 
zur allgemeinen und gleichgewichtigen Anwendung kommt, muß es 
sich selbst zur Askese zwingen. So darf denn keine der drei 
Damen zur Bewachung Taminos bei ihm zurückbleiben, weil jede 
ihn in die Hände der Rivalin fallen sieht. 

Papageno nähert sich dem von seiner Ohnmacht erwachenden 
Tamino. Er erzählt von der wunderbar sternflammenden Königin, 
die je gesehen zu haben, sich kein Sterblicher rühmen kann. 
Tamino ist der erste, der sie sehen wird, denn er hat durch 
lückenlose Erfahrung ihr Geheimnis gebrochen. Sein Vater, 
erinnert sich jetzt Tamino, habe ihm oft von jener nächtlichen 
Königin erzählt, und das verwundert nicht, wenn man sich 
Taminos Vorleben erinnert. Seine Vorväter, seine eigene 
Vergangenheit, hatten es mit nichts anderem als mit dem 
Prinzip der sternflammenden Königin zu tun. Es ist 
bedauerlich, daß bei der Aufführung der "Zauberflöte" solch 
bedeutende Reminiszenzen auf das Vorleben Taminos beiseite 
bleiben. Die drei Damen kehren zurück und bestrafen Papagenos 
Lüge, er habe die Schlange getötet, dadurch, daß sie ihm ein 
Schloß vor den Mund hängen. Diese Fähigkeit der Damen, 
moralisch zu handeln, gibt immer wieder Anlaß, Schikaneder des 



64 

vollkommenen Widerspruchs zu zeihen. Die drei Damen sagen sich 
um der Errettung Taminos willen, indem sie ihre eigene Macht 
weiter genießen, von der negativen Transzendenz der 
menschlichen Geschichte, von der Schlange los. Papageno, der 
so naturverbunden lebt, daß er der Verführung als einem 
intellektuellen Phänomen noch nicht zu unterliegen vermag, 
erscheint uns als ein rechtes Großmaul, wenn er behauptet, die 
Schlange, von deren Wesen er so wenig Ahnung hat, wie von der 
Königin der Nacht, selbst umgebracht zu haben. In seinem Munde 
verwandelt sich das mythische Sein der Schlange zu einem 
bloßen naturhaften Objektsein, das sich in seiner 
Gefährlichkeit allenfalls auf die physische Existenz des 
Menschen richten kann. Das Ereignis der Schlange wird so durch 
seine Lüge verharmlost, gleichzeitig dient die Harmlosigkeit 
dieser Lüge den Damen als das Instrument, Tamino nicht nur als 
seine Retter, sondern auch im Lichte moralischer 
Vollkommenheit zu erscheinen.  

Die "Zauberflöte" handelt nicht mehr in einer Welt, wo das 
Leben zwischen Mann und Frau bunt durcheinander spielt, und wo 
der Preis der Macht, die Isolation, noch verborgen ist. Jetzt 
haben sich die Parteien der Geschichte, haben sich Mann und 
Frau in zwei Lager rein voneinander getrennt. Das Wesen der 
Macht ist im Bewußtsein des Mannes reflektiert und zu sich 
selbst gekommen. Nicht mehr wie in Don Giovanni, Così fan 
tutte und selbst in Titus kämpft die Frau um die Rückgewinnung 
ihres männlichen Objektes, das sie freilich lange Zeit nur 
noch um den Preis besitzen dürfte, daß sie ihm, dem Manne, die 
Illusion ließ, selbst sein Objekt zu sein. Nun geht es der 
Frau darum, das autonome Selbstsein, wenn auch in isoliertem 
Widerstand zu erhalten. Sarastro, der Führer der eingeweihten 
priesterlichen Männerwelt, raubte in Pamina das reinste und 
geläutertste Mitglied aus dem Reich der Königin der Nacht. 
Dieser Raub gefährdet die Geschlossenheit des weiblichen 
Machtstrebens. Tamino, der als einziger Vertreter der 
männlichen Welt eine Stufe der Reinigung und Läuterung 
erreicht hat, daß ihm darin das innerste Wesen der weiblichen 
Perversion, die innerste metaphysische Mechanik einsichtig 
wird, dieser Tamino ist allein deshalb dazu befähigt, das 
spontane Vertrauen der Damen zu gewinnen, weil er in seiner 
weltoffenen, neutralen Reinheit die moralische Aversion der 
Damen und damit ihr Mißtrauen, ihre Abwehr nicht zu wecken 
vermag. So erteilt ihm die Königin der Nacht den Auftrag, 
Pamina ins Reich der Mutter zurückzuholen. Am Bildnis Paminas, 
am Antlitz eines Mädchens, das gleich ihm sich über alle 
Stufen der Leidenschaft bis zur bedingungslosen Sehnsucht nach 
reiner Liebe geläutert hat, gewinnt sein Leben den ersten 
aktiven Antrieb. Erfüllt Tamino den Auftrag der Königin, soll 



65 

Pamina der Lohn für seine Tat sein.  

Der siebenfache Sonnenkreis, Symbol für Weisheit und 
Wahrhaftigkeit, befindet sich im Besitz der priesterlichen 
Eingeweihten. Eingeweiht sein bedeutet hier: Bewußtsein haben 
von der Perversion der Geschichte, Kenntnis haben vom Wesen 
der Macht. So ist die Welt des Sarastro keine freundliche und 
fröhliche und eine im eigentlichen Sinn erlöste Welt, weil sie 
auf ein Anti, auf die feindliche Welt der Frau bezogen bleibt, 
und weil sie die Liebe nicht in realem Miteinander zwischen 
Mann und Frau, sondern nach einem moralischen Grundsatz als 
die Liebe an sich zu leben gezwungen ist. Das pädagogisch-
soziale Element der Eingeweihten und ihrer Führerschaft tritt 
uns überall in der Oper, sowohl literarisch als musikalisch 
entgegen. Überall, angefangen von dem großen Rezitativ 
zwischen Priester und Tamino bis hin zu den liedhaften Arien 
Sarastros, begegnet uns die gleiche humanitäre Geste der 
Großmut. Im Lichte des siebenfachen Sonnenkreises leben die 
Eingeweihten ihrer Erkenntnis. Ihre Erkenntnis ist Liebe, 
Verzeihung, Wohltat. Diese Erkenntnis ist diktiert aus der 
herrschenden Antinomie der Geschlechter, über die sich der 
Mann in einsam-esoterischem An-sich-sein der Liebe erhoben 
hat. Schon in Così fan tutte ist, wenn auch in vulgärem 
Anfangsstadium, dieses Bewußtsein vorbereitet. Man gönne den 
Gestalten Don Alfonso, Guglielmo und Ferrando hinreichende 
Zeit, an ihrer Situation zu leiden und zu reifen, so gelangt 
man schließlich zu jener sublim-esoterischen 
Männergemeinschaft der Zauberflöte. Sobald sich diese 
Gemeinschaft in ihrer inneren Struktur abgeklärt hat, sobald 
ihre Mitglieder die Tiefe der geschichtlichen Wirklichkeit 
erfaßt und sich ihrer Stellung untereinander und im Hinblick 
auf die weibliche Gegenwelt bewußt geworden sind, sobald das 
geschichtliche Material völlig in Erkenntnis umgesetzt ist, 
verwandelt sich, was bisher distanzierendes Anti war, in einen 
pädagogischen Impuls. Auf nichts anderes vermag sich dieser zu 
richten, als auf jenes Weib, dem, durch Erfahrung am meisten 
gereinigt und geläutert, ein ernsthafter Regreß in die Macht 
unmöglich ist. Die Pädagogik der Männer verwandelt sich in 
tätiges Handeln: Sarastro bedient sich um der Erziehung willen 
der Macht: Pamina wird der Königin geraubt.  

Es ist die Meinung der Eingeweihten, Pamina solle für eine Ehe 
mit Sarastro vorbereitet werden. Jedoch zeigt es sich bald, 
daß Sarastro noch nicht jene Mannesgestalt ist, in der das 
Bewußtsein von Welt und Geschichte über alle Stufen der 
Perversion hinweg zur erneuten Naivität gefunden hat. Nur ein 
Mann wie Tamino, der als Titus schon die Stufe der reinen auf 
einen letzten Zweck hin geordneten Humanitas erreicht und 
überstiegen hat, der mit der Liebe an sich auch die letzte 



66 

distanzierende Moral überwand, ist der Begegnung mit Pamina 
würdig und fähig. Weil er noch die moralisch tingierte 
Weisheit in sich überwand, begegnet er in der Schlange der 
wirkenden Ursache aller Verführung und Machtentfaltung. Um der 
Illusion weiterer Macht willen provoziert er die Damen, sich 
von der Schlange loszusagen. 

Wo die Damen um des Jünglings willen die Schlange töten, sich 
von der Kraftquelle ihrer eigenen Machtentfaltung ablösen, 
müssen sie, indem sie ihr ganzes Vertrauen in den Jüngling 
Tamino setzen, diesen zu ihrem neuen Erlösungsmechanismus, 
diesen zum Bürgen weiteren Machtgenusses machen. Mag dieses 
Vertrauen, wo Tamino seine Aufgabe später nicht im Sinne der 
Damen erfüllt, in grenzenlosen Haß umschlagen: im Augenblick 
versieht ihn die Königin mit allen ihr verbliebenen 
Machtmitteln. Papageno, der sich kraft seiner sinnlich-
naturhaften Unverdorbenheit und Unreflektiertheit ohne Gefahr 
für sein Seelenheil im Reich der Damen aufhält, wird dem 
Tamino als Begleiter an die Seite gegeben. Glockenspiel und 
Flöte, letzte Besitztümer der Königin, sollen beide beschützen 
und sie das Abenteuer, die Rückgewinnung Paminas, glücklich 
bestehen lassen. 

Wie ist es zu verstehen, daß die Zauberinstrumente Flöte und 
Glockenspiel sich im Besitz der Königin befinden? Gebot der 
Mann im Laufe seiner Geschichte, von einigen besonders 
gelagerten seelischen Situationen, etwa die des Selim Bassa 
abgesehen, nicht immer schon über die Musik? Als eines 
zauberhaften Instrumentes der Verführung im Melos eines Don 
Giovanni erfährt sich die selbstvergessene, ins Gespinst der 
Macht verlorene Frau auf wunderbare Weise in ihrer Musikalität 
und gibt sich dem Manne ganz hin. Im Medium dieses Melos 
erlebt der Mann die Verzweiflung über diese Art der weiblichen 
Hingabe. Der männlichen, melosseligen Huldigung an die Frau 
ergab sie sich widerstandslos, weil sie sich selbst darin in 
ihrem Wesen erkannte. Der Mann hatte, um der Macht willen, 
eine musikalische Ebene ausgebildet, mit deren Hilfe er über 
die Frau gebot. Ihrer, der Frau, latenten seelischen 
Disposition entlehnte der Mann, was er an musikalischen 
Mitteln benötigte, um sie zu seinem Objekt zu machen. Auf 
diesem Wege der männlichen Machtentfaltung mußte sich die 
weibliche Urmusikalität im Manne auf eine Weise 
spiegelbildlich ausbilden, wie sich zuvor schon der durch die 
Gestalt der Frau gestiftete Naturwert und ihr Logos als die 
Idee des Seienden entfaltet hatte. Was der Mann bisher der 
Frau an musikalischen Werten ablauschte, blieb sekundär auf 
die Beherrschung der Frau bezogen. Musik blieb Mittel des 
Machtstrebens, sie blieb der Psychologie subordiniert. In 
dieser Selbstentfremdung und in der allgemeinen Perversion 



67 

mußte auch sie vom Stigma der Zwecke gezeichnet sein, konnte 
die Musik nicht zu sich selbst kommen. 

Die Frau als Träger dieser zauberhaften Wirklichkeit, als 
Träger der musikalischen Wertwelt, wird entdeckt, sobald sich 
die männlichen Logos- und Melosbestände als ins 
transzendentale Nichts gebaute, spiegelbildliche 
Entsprechungen weiblichen Urseins zu reflektieren beginnen. 
Die vollkommene Ohnmacht der Frau, die mit dem vollkommenen 
Erlöschen jeder zwischengeschlechtlichen Machtkonkurrenz und 
damit mit dem Ende der Psychologie verbunden ist, liefert dem 
Manne im Symbol der Flöte und des Glockenspiels das letzte 
Zaubermittel, das letzte Geheimnis der weiblichen Seele aus, 
mit deren Hilfe sie ihn immer wieder zu versuchen vermochte. 
Wo die Macht des Mißbrauchs der reinen Seeleneigenschaften 
erlischt, dort erlangen diese Eigenschaften, Rhythmus und 
Melos, im Glockenspiel und in der Flöte mythisches Eigenleben. 
Frei geworden aus einem Dienste, der sie der Verführung und 
der Versuchung unterwarf, als Glockenspiel und Flöte in den 
Besitz Taminos und Papagenos Übergehend, ist die Musik aus dem 
Dienst der Macht erlöst. Was nunmehr diese Musik anrührt, 
bleibt nicht mehr Objekt, Gegenstand des Tausches, Mittel der 
Macht, sondern wird in sein mythisches Eigenleben 
zurückverwandelt. Mozart hat der Flöte und dem Glockenspiel 
eine Musik gegeben, die frei ist von jedem Affekt, frei auch 
von der leisesten Leidenschaft. Auf den Ton der Flöte beginnen 
die wilden Tiere zu lauschen und zu tanzen. Das reine 
Glockenspiel Papagenos zwingt den Mohren und seine dunklen 
Gesellen unter die Lust physischer Selbstvergessenheit, darin 
selbst die Bosheit gefesselt werden kann. Wo sich der Mensch 
dem Schicksal ganz hingibt, sich ganz ins Gesetz der 
Wirklichkeit einfügt und wo der reine Ton der Flöte zum wahren 
Ausdruck seiner Seele wird, stellen sich selbst die Elemente 
Wasser und Feuer nicht mehr feindlich gegen ihn. Der Verzicht 
auf die Macht sieht sich durch das Glück mythischer 
Allbelebung belohnt. 

In Don Giovanni bereitet sich die Trennung der Geschlechter in 
zwei Lager vor. Während sich aber in Don Giovanni und Donna 
Elvira die Überwindung anbahnt, bleibt in ihrer Umwelt das 
Gesetz der Macht, die Isolation und Vereinsamung noch 
verborgen. In Così fan tutte wird die Gültigkeit dieses 
Gesetzes exemplifiziert. Seine reale Auswirkung ist uns in der 
Zauberflöte vorgeführt. Hier ist die Menschenwelt endgültig 
geteilt und aufgespalten in zwei Abteilungen. Beide, Mann und 
Frau, insistieren auf ihrer Vorherrschaft. Der Mann hat sich 
soweit geläutert, daß ihm die Frau selbst als Mittel 
sinnlicher Lust nicht mehr plausibel ist. War einst für Selim 
Bassa ein punkthafter Humanitätsimpuls nur in die Tat 



68 

umzusetzen, indem er sich einen Triumph daraus machte, so 
entwickelte sich diese Humanitas unter dem Druck der 
innerweltlichen Umstände zu einer kontinuierlichen 
Erscheinung. Die Frau dagegen hat ihre letzten Machtreserven, 
die aus ihrer urmusikalisehen Sinnlichkeit gespeist sind, 
völlig an das musikalische Bewußtsein des Mannes verloren. 
Verkörperte Don Alfonso die Vollendung einer aus dem Geist der 
Musik reflektierten Psychologie, so ist Sarastro der humane 
Herrscher, ein Titus, der sich dem mythischen Blick des Tamino 
zur Märchengestalt des Sarastro verwandelt. Die Schlange, 
Verkörperung der Verführung, einst ausschließlicher Partner 
der Frau, muß sich nun, da die Frau entmachtet ist, in 
unmittelbarer Nacktheit dem Manne nahen. Auf diesen 
ungewohnten metaphysischen Umgang reagiert der Mann mit 
Ohnmacht. Die Frau wendet den Speer der Versuchung gegen die 
Schlange selbst zurück, wo sie sich vom Manne, dem Objekt 
ihrer Versuchung, entdeckt glaubt. Was den Tod des Mannes zur 
Folge hätte, würde gleichzeitig das absolute Ende der 
weiblichen Macht bedeuten. Wo die Frau, um die Illusion der 
weiteren Machtentfaltung nicht aufzugeben, sich von dem 
metaphysischen Fundament ihrer Macht trennt, da muß es über 
kurz oder lang zu einem ähnlichen Todesfall kommen, wie wir 
ihn bereits bei Don Giovanni erlebt haben. Mit der Moral des 
Komtur tötet Don Giovanni gleichzeitig seine ästhetische 
Lebensauffassung. Dieser Tod brachte das Ende einer Illusion: 
der Illusion, Macht könne sich von der Macht distanzieren. Die 
Verzweiflung, daß die Person ihrem Inhalt nicht zu entfliehen 
vermag, führt zur Passion des Bewußtseins von Macht. So wendet 
sich in vollkommener Entsprechung im Reich der Frauen, wenn 
auch zu einem späteren historischen Zeitpunkt, die Verführte 
gegen den Verführer, die Frau gegen die Schlange. Wie in Don 
Giovanni die männliche Macht, so liquidiert sich in der 
Zauberflöte die weibliche Macht aus sich selber heraus. Es ist 
ebenso großartig wie rührend zu sehen, daß das mozartsche Werk 
tatsächlich keinen einzigen anderen als diese zwei Todesfälle 
aufweist: den Tod des männlichen und den Tod des weiblichen 
Machtprinzips. Wo die Macht beider ganz gebrochen ist, und wo 
selbst die Schlange, der Verführer, von seinem Resultat der 
Verführung ad absurdum geführt wird, dort erst geschieht der 
Durchbruch ins heile, mythische Leben. Dort erst vereint sich 
das Paar. 

Die Eingeweihten in die Perversion der Geschichte, Sarastro 
und sein Gefolge, erleben, daß sich das Dasein in der bloßen 
Humanität nicht zu erfüllen vermag. Ihrer Welt, die von der 
Liebe an-sich bestimmt ist, haftet auf die Dauer etwas 
Künstliches an. Weil diese männliche Welt aus sich selbst 
heraus keine Befriedigung, kein Glück zu erfahren vermag, kann 



69 

sie ihre Distanz zum Reich der Frau auf die Dauer nicht 
aufrechterhalten. Bei den priesterlichen Eingeweihten beginnt 
sich die Einsicht auszubilden, daß das wahre Heil nur über 
jene Seelenmacht zurückzuerlangen sei, von der die 
Verdüsterung der Welt ausging: nämlich vom Weib. Sarastro 
setzt diese Einsicht in unmittelbares Handeln um. Er raubt 
Pamina, das Mädchen, das die Stadien der Perversion durchlebte 
und durchlitt und das ohne Machttendenzen und ohne die Gefahr 
des Hasses der Liebe fähig ist - in dessen Seele das 
Autonomiestreben ganz gebrochen ist und dem deshalb jede 
Enttäuschung Läuterung zu wahrem Selbstsein bedeuten muß. 
Pamina ist im Reiche Sarastros ohne Gefahr, daß sich das 
Grundübel der Geschichte erneut an ihr entzündet. Freilich, 
die Priester mögen eine noch so hohe, durch Leiden an der Welt 
geprägte Sublimationsstufe ihres moralischen Bewußtseins 
erreicht haben, sie werden dennoch nicht völlig frei sein von 
einem Besitzstreben einem Mädchen gegenüber, an dessen 
Reinheit jeder moralische Distanzierungsversuch versagt. So 
brauchen sie zwangsläufig den Mohren Monostatos, daß sich an 
seiner exemplarischen Begierde ihr eigener Tatendrang zur 
passiven Reflexion verwandelt. Begierde verwandelt sich so zum 
moralischen Distanzierungsvermögen. Erst in einem Augenblick, 
da es sich als sicher herausstellt, dass keiner der Priester, 
selbst Sarastro nicht, Pamina bekommt, hat der Mohr als das 
Sprachrohr regressiver und objektbestimmter Hoffnungen seinen 
Dienst getan. So geht denn der im Mohren gesammelte 
Restbestand an männlicher Machttendenz als brutale Sexualität 
im vorletzten Auftritt der Oper zusammen mit dem weiblichen 
Machtprinzip zugrunde. Ganz ähnlich also regelt sich im Reiche 
des Sarastro die Tugend der Enthaltsamkeit wie im Reich der 
Damen. Denn dort durfte sich keine der Damen Tamino nähern, 
weil jede sich nahen wollte. Offene Konkurrenz kompensierte 
bei den Damen den Mangel an Ethik. Im Reich der Männer handelt 
es sich dagegen um eine verschwiegene, in jedem Augenblick am 
Beispiel Monostatos' reflektierte Konkurrenz.    

Hier, in diesem Reich des Sarastro, begegnen sich Prinz und 
Prinzessin, Tamino und Pamina, der reine Jüngling und das 
reine Mädchen, beide rein dadurch, daß in ihnen die Perversion 
der Geschichte zu einem regreßlosen Austrag kam und 
repräsentieren eine in der kollektiven Einsamkeit geborene 
Sehnsucht des je anderen, isolierten Geschlechts. Beide, 
Pamina und Tamino treten, indem das Mädchen im Reich der 
Königin der Nacht ihren Lauf beginnt, in eine Beziehung zu 
ihrer eigenen Vergangenheit, in eine Beziehung zu dem an ihnen 
machtlos gewordenen andersgeschlechtlichen Machtprinzip. Dabei 
verwandelt sich dem Paar die eigene Vergangenheit selbsttätig 
zum Allegorisch-Urbildhaften, zum Mythos der Geschichte. Eine 



70 

Vergangenheit, die sich in ihre Endlichkeit ausgelebt hat, ist 
nun als Zukunft aktiv zu bestehen. Die finale geschichtliche 
Wirklichkeit, die dem entmachteten Bewußtsein zum Arrangement 
des Gerichtes wird, und ähnlich wie bei Kafka den Menschen zum 
Objekt der Wirklichkeit macht, verwandelt sich einem Paar, das 
sich zu Freundschaft und Liebe bekennt, zu einem Feld der 
Prüfungen. –  

Es ist oft versucht worden, die drei Knaben in der Oper 
sinnvoll unterzubringen. Als Bedienstete der Königin der Nacht 
erscheinen sie deplaciert - und doch treten sie zum ersten Mal 
gegen Ende des Quintetts mit den drei Damen auf, um den beiden 
Männern den Weg zur Burg Sarastros zu weisen. Sie dem Reich 
Sarastros zuzuordnen, erscheint auch nicht angemessen, denn 
auch ihm sind sie in ihrer silbernen Reinheit und kindlich-
weisen Vornehmheit überlegen. Sarastro tritt dort wohltätig in 
Erscheinung, wo er reale physische Hilfe leisten kann. Von den 
drei Knaben dagegen wird das Erlösungsereignis auf viel 
entscheidendere Art gefördert. Wo Sarastros Morallehren 
machtlos sind, da erscheinen unvermittelt die drei Knaben und 
bringen durch freundlichen Zuspruch ein stagnierendes 
Geschehen wieder in Bewegung. Viermal erscheinen die drei 
Knaben handelnd auf der Szene. Wir begegnen ihnen das erste 
Mal, als sie Tamino in den Vorhof des Tempels begleiten. Dann 
als sie nach den ersten Prüfungen Flöte und Glockenspiel 
zurückbringen. Ihr drittes und viertes Auftreten gilt der 
Rettung Paminas und Papagenos, die aus Verzweiflung ihrem 
Leben ein Ende machen wollen. Die Verzweiflung an der Macht 
reißt das Bewußtsein in die Nacht des Nichts. Aus ihr erwacht 
das Bewußtsein in die Objektwelt zurück mit der Maßgabe, sich 
als der Träger autonomer Macht zu erkennen, um sekundär 
handelnd diese Machtstrukturen, die sich im Subjekt-Objekt-
Bezug niederschlagen, aufzulösen. In Tamino ist diese 
Auflösung erfolgt. So hat sein Ich, wo es sich aus dem 
mythischen Bild der Geschichte zu sich selbst zurückzieht, 
nurmehr punkthaft das Nichts der Verzweiflung auszustehen. 
Sein Ich, das frei ist von der Empirie der Macht und ihrem 
psychologischen Gesetz, bricht zur Transzendenz auf. Die drei 
Knaben sind ihre Vertreter. Sie erscheinen jedem, dessen 
Bewußtsein jede Machtreflexion abgelegt hat, in fragloser 
Plausibilität. Als Genien der Liebe sind sie metaphysische 
Wesen, die sich auch folgerichtig im Fluge nahen. Ihnen allein 
ist, da sie frei sind von jeder Leidenschaft, frei von 
subjektiven Gefühlen, frei auch von der mythischen Realität 
der Geschichte, prophetische Gabe eigen. Damit verbindet sich 
die Fähigkeit einer Anpassung an die Charaktere ihrer 
Schützlinge, die, je mehr sie zur Geltung kommt, ihr Wesen 
nicht etwa gefährdet, sondern es umso märchenhafter erscheinen 



71 

läßt. Folgerichtig erscheinen die drei Knaben nur den Personen 
in der Oper, die wie Tamino, Pamina und Papageno die 
psychischen Voraussetzungen dafür bieten. Im Reich der Königin 
der Nacht und der drei Damen werden auf Taminos Fragen, wie 
die Burg Sarastros zu finden sei, zum ersten Mal die drei 
Knaben als Reisebegleiter erwähnt. Dieser Zusammenhang klingt 
befremdlich; er stellt jedoch nur die Vollendung dessen her, 
was bei Flöte und Glockenspiel bereits erwähnt wurde: dem von 
der Macht gereinigten Ich des Tamino ist die Musik nicht mehr 
das Mittel, sich die Frau als Objekt zu unterwerfen, d.h. die 
Musik selbst wird frei davon, Mittel zum Zweck, d.h. Objekt zu 
sein. Um des Jünglings willen sagt sich die Frau von der 
Schlange los. Was die Frau um der Bindung an das negative 
Prinzip der Transzendenz willen geschichtelang verschweigen 
mußte, weil es nur im Verschweigen als sinnliche Machtpotenz, 
als Verführung wirksam sein konnte, das baute der Mann in 
intellektueller Apperzeption, in wachsender Vergegenwärtigung 
auf, um sich zuletzt als das absolute Subjekt der Geschichte 
und ihrer Inhalte zu entdecken. Die Verführung durch Don 
Giovanni, dieser folgerichtige Rückschlag gegen eine, in der 
Machtfülle der Verführung stagnierende Frau; das gereinigte 
Selbstsein Taminos, in dem auch die Idee des Moralischen, die 
Idee der Liebe an sich überwunden - in dem, was geschichtelang 
von der Macht mißbraucht und damit seinem eigenen Wesen 
entfremdet war, aufgehoben ist: Diesem reinen Ich Taminos löst 
sich, was im Reich der Männer Philosophie, metaphysische 
Spekulation, 'Sprache der Metaphysik' (Heidegger) war, löst 
sich Bedeutung in Sein auf. Was die drei Damen als Letztes 
hergeben müssen, ist das Geheimnis der Transzendenz. Das Sein 
als mythische Realität war verschleiert, solange die Frau als 
instrumentum diaboli eine, wenn auch wie im Patriarchat, 
passive Macht ausübte. Was sie unter dem Einfluß der Schlange 
an mythischer Wirklichkeit zum Mittel ihrer Machtentfaltung 
pervertierte, mußte der Mann in dialektischer Nachfolge, in 
intellektueller Analogie nachvollziehen. Im vollendeten 
Nachvollzug bricht die weibliche Vorherrschaft, wendet sich 
die Verführte gegen die Verführerin. Die Damen geben ihr 
Geheimnis preis. Während sie die Schlange um des Jünglings 
willen preiszugeben gezwungen sind, befreien sich die 
Kostbarkeiten des Himmels, Glockenspiel, Flöte, die drei 
Knaben, um dem anzugehören und zu erscheinen, der sie zu 
erkennen vermag und ihrer bedarf. Vermitteln Glockenspiel und 
Flöte zu Mensch und Natur ins äußere Bild der Seele, so 
erscheinen die drei Knaben auf einem Seelengrund, in dem 
geschichtelang die Nacht des Nichts herrschte.  

Nichts kann die Vereinigung des Paares nun herbeiführen als 
die vollständige Überwindung des vergangenen Prinzips. In 



72 

stufenweiser Annäherung, von Prüfung zu Prüfung 
fortschreitend, immer wieder vom Hereinwirken der 
Vergangenheit irritiert und entzweit, findet sich das Paar, 
verwandeln sich ihm die mythischen Chiffren der Macht zum 
mythisch-heilen, selbstlebendigen Medium der Liebe. 

Die erste Gabe der Königin der Nacht an Tamino ist das Bildnis 
Paminas. Daß der Blick des Mannes sich bedingungslos am 
Bildnis der Frau entzündet, das ist Ausgangspunkt und 
Voraussetzung des Erlösungsgeschehens. Wo das menschliche 
Bewußtsein frei wird aus einem unmittelbaren Bezug auf reale 
Objekte, dort ist auch die Frau nicht länger mehr Funktion des 
männlichen Macht- und Besitzstrebens. Ein Leben, das von der 
Wiederholung des Gleichen bestimmt war, schlägt um in passive 
Erwartung. Es ist Leben bedingungsloser Hingabe an das Walten 
des Schicksals. Das Bildnis Paminas, Verheißung der mythischen 
Gestalt der Frau, bringt die Aktion der Erlösung in Gang. 
Tamino, reines Aufnahmegefäß für jeglichen Einfluß, ist 
bereit, seine Liebe zum Gegenstand eines Geschäfts zu machen. 
Pamina soll ihm angehören, wenn er sie dem Reich der Mutter 
zurückbringt. Diese Unterordnung seiner Liebe unter einen 
Zweck ist der letzte Preis, den er seiner Vergangenheit zu 
bezahlen hat. Die Moral dieses Zweckes vertritt er, bis er dem 
Gegenstand seiner Liebe, Pamina selbst gegenübersteht. Erst in 
diesem Augenblick versinkt jeder Rest an Objektbezogenheit, 
erlischt das moralische Engagement durch die Königin der 
Nacht. Willig wendet er sich ab vom Gesetz der Königin der 
Nacht, um statt der Vergeltung, der Freundschaft und der Liebe 
zu leben.  

Mit der Lehre der drei Knaben tritt Tamino in das Vorfeld der 
Prüfungen ein. Die Forderung der Knaben, standhaft, duldsam 
und verschwiegen zu sein, bedeutet eine Abkehr von einer aus 
den Subjekt-Objekt-Bezügen gespeisten Aktivität. Nicht mehr 
ein Draufgängertum ist gefordert, sondern eine aktive Existenz 
der Erwartung, die Behauptung und das Bekenntnis des 
Selbstseins. Das erste, was Tamino verwiesen wird, ist die 
Spekulation, daß er durch eine bestimmte Haltung eine 
imaginative Glücksvorstellung verwirklichen kann. Was zum 
Wesen der historischen Existenz gehört, daß sie auf ein 
eingebildetes Resultat hin ihre Pläne und Taten konzipiert, 
überhaupt aus einer subjektiv antizipierten Zukunft das 
augenblickliche Handeln bestimmt, von diesem Prinzip muß sich 
Tamino lösen. Auf die Frage Taminos: "Ihr holden Kleinen sagt 
mir an, ob ich Pamina retten kann?" wiederholen die drei 
Knaben nur ihre erste Lehre: "Sei standhaft, duldsam und 
verschwiegen." Seine Hoffnung wird vom aktiven Handeln 
abgelenkt und auf sich selber, auf sein eigenes Verhalten 
gerichtet. Wo er ganz er selbst, kurz wo er ein Mann sei, 



73 

sagen die Knaben, dort würde er männlich siegen. Obwohl sich 
Tamino spontan zu der Weisheitslehre der drei Knaben bekennt, 
wird er doch damit das Erbe seiner Vergangenheit nicht 
unmittelbar los. Der Königin der Nacht hat er versprochen, die 
Tochter aus den Händen Sarastros zu entreißen. Dieser Zweck, 
durch dessen Erfüllung er das Ziel seiner Liebe zu erreichen 
hofft, ist als eigenwilliger, gegen die Weisheitslehren 
gerichteter Antrieb in ihm wirksam. So versucht er die Pforten 
des Heiligtums zu stürmen. Erst, nachdem ein zweimaliger 
Versuch seinen Mut zu bewähren, scheiterte, versucht er auf 
eine bescheidenere Art Zutritt ins Heiligtum zu erlangen. Der 
dritten Pforte, die er entdeckt, naht er nicht mehr ungestüm, 
hier klopft er an. Auf dieses menschliche Sich-nahen antwortet 
auch nicht mehr eine anonyme Stimme mit donnerndem Zurück, in 
dieser Pforte erscheint ein alter Priester. Im Rezitativ 
zwischen Priester und Tamino bricht die auf Objekte bezogene 
Hoffnung Taminos zusammen, Pamina sich durch die Kraft seines 
Armes, durch Wagemut und aktives, entschlossenes Handeln 
verbinden zu können. Die Hoffnung, seine Liebe über ein auf 
Objekte bezogenes Handeln zu verdienen, schwindet dahin und 
auch von dem Priester erfährt Tamino nicht mehr, als daß sich 
nur auf dem Wege der Freundschaft Dunkelheit, Unwissenheit und 
Verlassenheit bestehen und überwinden lassen. In dieser 
Situation bescheidet er sich mit der Verheißung, daß Pamina 
noch lebe; in dieser Situation, da ihm jedes eigene Handeln 
verwehrt ist, findet sein Streben den Weg nach Innen: sein 
erstes Spiel auf der Flöte ist ein Dank an die Götter. Dieses 
neue gott-menschliche Verhältnis, das der Ton der Flöte 
vermittelt, findet seinen Niederschlag in einer verwandelten 
Wirklichkeit. Indes lassen die wilden Tiere, durch den Ton der 
Flöte zur Freude erweckt, nur deutlicher und schmerzlicher die 
Abwesenheit Paminas bewußt werden. Der Dank an die Götter und 
das davor stattgefundene Gespräch mit dem Priester lösten zwar 
die Liebe Taminos von einem dunklen, ihr unwürdigen Zweck, 
ließ die Bindung an die Königin der Nacht sich auflösen, 
brachte jedoch gerade am Erlebnis der mythisch verwandelten 
Tierwelt die Abwesenheit Paminas besonders scharf ins 
Bewußtsein. 

Pamina und Papageno suchen aus der Burg Sarastros zu fliehen. 
Durch das Erscheinen des Sarastro wird ihr Vorhaben vereitelt. 
In diesem ersten Auftreten des Sarastro gewinnt sein 
Verhältnis zu Pamina deutliche Züge. Sarastro hatte Pamina 
ihrer Mutter in der Hoffnung geraubt, ihre Liebe gewinnen zu 
können. Ohne einen inneren Kampf, der bis ins Äußere, 
Sichtbare spielte, gibt Sarastro Pamina frei, als er erkennt, 
daß sie Tamino bestimmt ist. Er erkennt sich selbst und seinen 
Raub Paminas als Glied in der Kette einer größeren und 



74 

mächtigeren Wirklichkeit. Es stellt sich dabei ein Verhältnis 
her, das dem ganz ähnlich ist, das sich zwischen Belmonte, 
Konstanze und Selim Bassa in der "Entführung aus dem Serail" 
ausbildete, als Selim Bassa von den Umständen zur Humanität 
gezwungen, das Paar Belmonte und Konstanze in ihre Heimat 
entließ.  

Sarastro jedoch, dessen Wesen ähnlich dem des Titus nicht nur 
punkthaft, sondern schlechthin von der Humanität bestimmt ist, 
wird im Gegensatz zu Selim Bassa dem Paar nicht mehr seine 
Freiheit geben. Allzu gut weiß er, selbst mit der Summe an 
historischer Erfahrung ausgestattet, zu welchem Ende eine 
Liebe führt, darin die Partner sich wechselseitig Objekte des 
Besitzstrebens sind. Gewiß, das neue Paar unterscheidet sich 
wesentlich von dem Paar der "Entführung aus dem Serail", von 
Belmonte und Konstanze. Beide, Tamino und Pamina, haben die 
Stadien der Macht lückenlos durchlaufen, haben das Leiden der 
Vereinsamung ausgestanden, so daß sich ihnen am Ende dieses 
Weges die empirische Wirklichkeit und die darin mögliche 
Relativierung der geschichtlichen Perversion der Geschlechter 
zum unausweichlichen Mythos des Gesetzes der Geschichte 
verwandelt. In diesem Zustand besitzt der einzelne Partner, 
verfügen weder Tamino noch Pamina über ein 
Distanzierungsvermögen. Selbst um den Preis des Todes suchen 
sie sich zu vereinen. Wo das Machtbewußtsein kraft seiner 
Moralität die Distanz zwischen den Partnern nicht mehr 
vorschreibt, und wo beide Partner, in der Hoffnung, einer 
könne sich am anderen gewinnen, diesen Gewinn mit einem 
Tristanschicksal bezahlen, dort bewirkt die mangelnde Distanz 
noch einmal die zum Mythos gewordene Macht des geschichtlichen 
Herkommens: "Was soll das heißen, welch eine Dreistigkeit" 
rufen die Eingeweihten angesichts einer in ihren Augen 
geradezu hemmungslosen Begegnung der Geschlechter. –  

Die Trennung Taminos und Paminas durch das Hereinwirken der 
Prinzipien der Vergangenheit geschieht solange, bis beide 
Partner ihr mythisches Selbstsein in einer mythisch realen 
Welt gefunden haben. Das fluchtartige Zueinanderstreben der 
beiden Liebenden im Finale des ersten Aufzuges kennzeichnet 
den Augenblick größter Gefahr. Diese Liebe, würde sie nicht 
unterbrochen, müßte in dumpfe, tödlich verzweifelte 
Unendlichkeit führen. Denn weder spricht sich das Sein dem 
Paare zu, noch ist ein Bezug des Paares zu einer alten, 
empirischen Objektwirklichkeit möglich. Gegenstandslos ist die 
Aktivität des je einen und je anderen auf die unmittelbare 
Erscheinung des Partners bezogen. Diese Begegnung unter 
Ausschluß vermittelnder und distanzierender Objekte ist das 
Charakteristikum der finalen Liebe zwischen Tamino und Pamina. 



75 

Eine Liebe ohne Umweltsbezug ist tödlich. Das Wissen um dieses 
Gesetz gehört zum moralischen Bewußtsein der Eingeweihten. So 
wird ihre Empörung über das selbstvergessen sich umarmende 
Paar zu einer nicht nur verständlichen, sondern für das Glück 
des Paares notwendigen Regung. Existentiell sind Tamino und 
Pamina den Eingeweihten überlegen. Diese Überlegenheit führt 
ihre Vereinigung herbei. Eine Vereinigung indes, die sich 
weder aus den Objekten des Seienden, noch aus der mythischen 
Welt des Seins legitimiert, ist zu einem todähnlichen Schlaf 
verurteilt. Das Moralbewußtsein der Eingeweihten entzweit das 
Paar; weil jedoch jedem der Partner die Möglichkeit, in die 
Macht und damit in die Objekte zu regredieren, verstellt ist 
durch die eigene Vergangenheit, bewirkt die durch die 
Eingeweihten verordnete Einsamkeit die Anziehung der neuen, 
von der Geschichte ungetrübten Realität. Sobald sich ein 
Partner am anderen nicht mehr zu erlösen trachtet, wo jeder 
dem anderen in seinem durch Verzicht gesammelten Selbstsein 
begegnet, dort erneuert eine höhere Wirklichkeit den von jeder 
historischen Abirrung gereinigten Bund der Liebe. Pamina mag 
sich deshalb noch so sehr auf ihre Kindespflicht an ihrer 
Mutter berufen, Sarastro hat das Weib kennengelernt. Er weiß, 
Pamina würde ihr Glück verlieren, wo er sie zusammen mit 
Tamino der Königin der Nacht zurückschickte. Denn, und das ist 
kein absolutes, sondern ein final-psychologisches Gesetz, "ein 
Mann muß Eure Herzen leiten, denn ohne ihn pflegt jedes Weib 
aus seinem Wirkungskreis zu schreiten". Es ist von hohem 
Interesse, daß in diesem Augenblick, da Sarastro diese final-
patriarchalische Sentenz von sich gibt, Monostatos als die 
unterste und dunkelste Verkörperung des Patriarchats in 
Erscheinung tritt.  

Monostatos ist im Kreis der Eingeweihten das abschreckende 
Beispiel des patriarchalischen Macht- und Besitzstrebens. Er 
ist das Sammelbecken für alle verschwiegen-regressiven 
Tendenzen aus den Kreisen der Eingeweihten. In sein 
Erlösungsstreben, das sich mit Machtbesitz, in diesem Falle 
mit dem Besitz Paminas, erfüllt, sind die Eingeweihten negativ 
ihrer eigenen geschichtlichen Herkunft verbunden. In seinen 
Lüsternheiten, Sehnsüchten und Handlungen vollziehen die 
Eingeweihten die Reflektion ihrer eigenen Macht- und 
Erlösungstendenzen. Diese Reflexion wird ihnen zum moralischen 
Instrument, das es ihnen erlaubt, sich vom Weibe zu 
distanzieren. Darin, in dieser Distanzierung, besteht ihr 
Eingeweihtsein. Dieser Mangel an Naivität verwehrt es ihnen, 
die metaphysischen Schätze, welche die pervertierte weibliche 
Seele verbirgt, zu heben. Dies gelingt, vom Bildnis der Pamina 
angefangen über Glockenspiel und Flöte bis hin zu Erscheinung 
der drei Knaben, allein dem Jüngling Tamino.  



76 

Noch ist es ungewiß, ob Tamino und Pamina die Prüfungen 
bestehen und ein Paar werden. So muß denn, entgegen aller 
rationalen Erwartung, Monostatos noch im Dienst des Sarastro 
bleiben. Mit 77 Sohlenstreichen sühnt er seine sexuelle 
Begierde. Später erst, als Tamino die Ränke der Königin und 
ihrer Damen, mit denen sie versuchen, ihn erneut in ihren Bann 
zu ziehen, erfolgreich bestanden hat und sich der Jüngling 
ganz und willig der Führung der weisen Männer überläßt; als 
gleichzeitig der Anschlag der Königin auf das Leben des 
Sarastro mißglückt, kann der Mohr endgültig entlassen werden. 
Denn jetzt erst schlägt, was in den Eingeweihten eine negative 
Hoffnung auf den Besitz Paminas war, die ihren Ausdruck in den 
dunklen Anschlägen des Monostatos fand, in die aktive Hoffnung 
auf die mythische Vereinigung des Paares um. Aus ihrem 
Gelingen erwächst jedem Eingeweihten die auf ein Vorbild 
gegründete Hoffnung, diesen exemplarischen Durchbruch einst 
persönlich zu realisieren. 

Zu Beginn des 2. Aufzuges sind die Eingeweihten feierlich 
versammelt. Sarastro unterrichtet die Priesterschaft, daß sich 
in Tamino ein Jüngling nahe, der willens sei, seine 
nächtlichen Schleier von sich zu reißen, um ins Heiligtum des 
größten Lichtes zu blicken. Er gibt dabei ein Beispiel seiner 
Humanität, die sich jeder Schicksalsfügung unterzuordnen 
bereit ist. Sofort ändert er seine Dispositionen im Hinblick 
auf Pamina, denn als Tamino erscheint, erklärt er den 
Eingeweihten, er habe Pamina für diesen Jüngling, nicht seiner 
Person wegen, der Mutter geraubt. Er erkennt, daß er einem 
anderen, reineren Paar zur pädagogischen Führung berufen ist. 
Um diese Berufung auszuführen, mußte er sich mit der Hoffnung 
schmeicheln, selbst der Erwählte, selbst die äußerst denkbare 
Position des Patriarchats zu verkörpern. Wenn Sarastro im 
Verlauf der Oper sagt, ich weiß alles, so bezieht sich dieses 
Alles auf die geschichtliche Situation des Menschseins und 
alle dazugehörige Metaphysik, nicht ober bezieht es sich auf 
den Umgang mit dem Inhalt der Metaphysik, der Transzendenz 
selbst.  

Allein Tamino steht vor der Auflösung der Metaphysik in ihr 
Wesen. So haben weder die drei Knaben noch die Geharnischten 
Umgang mit Sarastro und seinem Gefolge. Niemand in der ganzen 
Oper vermag die Flöte zu blasen, ist des Geheimnisses der 
Musik als imitatio dei kundig wie Tamino.  

Sarastro ist der Repräsentant höchsten Wissens, höchster Idee. 
Die letzten Erkenntnisse, durch die seine Macht sich 
aufzuheben beginnt, hat er gewonnen, als Tamino auftauchte und 
seine Hoffnungen sich zerschlugen, er selbst, Sarastro, könnte 
es sein, für den Pamina bestimmt ist. Dieser letztmögliche 



77 

Verzicht, den sich das Bewußtsein unmittelbar durch die 
Hoffnung auf ein ähnliches Glück kompensiert, brachte Sarastro 
um die letzte Rechnung seines Bewußtseins. Es ist die 
Rechnung, auf die schon Selim Bassa baute und sie beruht auf 
dem Glauben, der Mensch könne sich für Liebe, etwas anderes 
als Verehrung, nämlich wieder Liebe einkaufen. Die letzte und 
sublimste Spekulation im geschichtlichen Logos löst sich für 
Sarastro damit auf. Indem er sich unter sein Schicksal beugt 
und der letzten Hoffnung, für seine Humanitas durch ein Objekt 
Frau belohnt zu werden, enträt, erreicht er den Höhepunkt 
seiner Weisheit und wird dafür vorbereitet, als ein zweiter 
Tamino den Weg der Erlösung zu beschreiten.9  

Die Tat des Sarastro ist der des Titus ähnlich. Es wiederholt 
sich in der Zauberflöte auf höherer Ebene die 
Dreierkonstellation, wie sie, unfreiwillig schon in der 
"Entführung aus dem Serai1" vorgebildet, den Gestalten Titus, 
Annius, Servilla ihre äußerste, in realem Weltsein denkbare 
Ausprägung erfährt. 

Nach der Fürbitte des Sarastro bei den Göttern treten Tamino, 
Papageno und Pamina in das Feld der eigentlichen Prüfungen 
ein. Mit dem bewußten Erlebnis der Macht, Symbol und finales 
Realisat der Seinsvergessenheit, beginnen die Prüfungen.  

Während die Humanität Titus von Verzicht zu Verzicht 
fortschreiten läßt, so daß schließlich das Volk der Römer das 
einzige Objekt bleibt, auf das sich der Geist des Herrschers 
noch beziehen kann, begegnet Tamino, bar auch des letzten, 
noch so allgemeinen Objekt-Bezuges, dem mythischen Ursprung 
seines verlustreichen Lebens. War der Nihilismus dem Herrscher 
Titus um seiner Fähigkeit willen, sich aktiv oder passiv auf 
reale Weltobjekte zu verhalten, noch verborgen, Tamino wird er 
zum bewußten Erlebnis. Einem Bewußtsein, das die Erinnerung an 
die realen Weltobjekte, in und aus denen es sein eigenes 
Dasein erfuhr, zu verlieren beginnt, ist, wo der Gedanke das 
empirische Ich nicht mehr konstituiert, einem Nichts 
ausgeliefert, vor dem es immer wieder in die Objekte flieht, 
die es mit dieser Flucht zu nichtigen Objekten macht.  

Tamino vermag dieses Nichts bewußt zu tragen, weil sein 
mythisches Ich bereits einen ersten Kontakt zu einer Welt 
gewann, nach der sich seine ganze Sehnsucht zu spannen 
beginnt. Es ist die Welt der zu sich selbst erlösten Musik, 
die Welt der drei Knaben, die Welt einer in mythische Ganzheit 
entrückten Frau.  

In der ersten Prüfung wird es sich zeigen, ob diese Sehnsucht 
stark genug ist, Tamino das Nichts ohne einen Regreß in die 

 
9 Vergl. Goethe, Zauberflöte II. Teil 



78 

Nichtigkeit der Weltobjekte ausstehen zu lassen. Was Mittel 
und Ziel seiner Sehnsucht war, darauf muß er nun verzichten. 
Die Eingeweihten trennen ihn von Pamina, sie nehmen ihm die 
Flöte weg und dieses Wegnehmen bedeutet nichts anderes als daß 
die Unmittelbarkeit des Flötentones von der moralisch-
reflektierten Existenz verdeckt wird. Und schließlich ist mit 
dieser, den Eingeweihten ähnlichen Daseinsform das Erscheinen 
der drei Knaben unmöglich gemacht. Das Anti einer moralischen 
Reflexion wehrt nicht nur die Kommunikation zwischen den 
Geschlechtern, ihr versagt sich auch die Transzendenz als 
reale Erscheinung.  

In diesem Zustand sucht das Bewußtsein Erleichterung in der 
Kommunikation mit Objekten, die wie schemenhafte 
Erinnerungsbilder aus der Vergangenheit auftauchen und das 
Bewußtsein locken, seine Sicherheit, seine Ichheit daraus zu 
konstituieren. Hier, in der Nacht des Ich, schwört sich der 
Geist, weil nichts anderes ihm bleibt, auf das allgemein 
Menschliche, auf Freundschaft und Liebe, ein. Das Ich als 
bloße Bereitschaft zu Freundschaft und Liebe erlebt das 
Allgemeinste des Allgemeinen: die Passion, die Egozentrik der 
Humanitas. Zu diesem schlichtesten und menschlichsten aller 
Grundsätze bekennt sich Tamino bedingungslos. Er ist bereit, 
ihn mit seinem Leben zu erkämpfen, auch wenn der Tod sein Los 
wäre. Der spekulative Halt aus dem Objektbewußtsein ist 
verbraucht, Kommunikation läßt sich nicht mehr über Objekte 
manipulieren. Begegnung ist nur noch über den bedingungslosen 
Einsatz der ganzen Existenz zu erreichen.  

Je bedingungsloser das Liebes- und Freundschaftsversprechen 
gegeben wird, je mehr es frei ist von Zwecken, desto reiner 
erkennt das Bewußtsein in den wiederkehrenden Objekten eine 
heilsam pädagogische Führung, einen Gang durch die mythische 
Provinz der Prüfungen. Wird diese Bedingung nicht rein 
erfüllt, spielen Fluchttendenzen in eine alte, abgelebte Welt 
eine Rolle, sieht sich das Bewußtsein von Zweifeln an der 
Realität der Situation geplagt, so verändert sich, was Prüfung 
sein kann, nach dem Maß des Zweifels, nach dem Maß der 
Regreßsucht zur anonymen Gerichtslandschaft, in der ein auf 
Zwecke gedrilltes Ich, seiner Funktionen beraubt, sich 
verliert, sich seiner selbst entfremdet, statt sich zu finden. 

Der Geist, abgeschlossen, in der Nacht der Seele in sich 
selber ruhend, nur mit der Ahnung einer glücklichen Zukunft, 
der Erinnerung einer qualvollen Vergangenheit begabt, bekennt 
sich ohne Bedingung zu Freundschaft und Liebe. Diese 
Geistesverfassung ist für jeden äußeren Einfluß geöffnet, weil 
er über das distanzierende Medium nicht mehr verfügt. Die 
Verwirrung, die im Gemüt Taminos entsteht, durch die einander 



79 

entgegengesetzten und sich widersprechenden Äußerungen aus dem 
männlichen und weiblichen Lager der Welt, führt ihn 
zwangsläufig zu einer letzten totalen Distanzierung, der des 
Stillschweigens.  

Seine ursprüngliche Offenheit schlägt in ihr Gegenteil um, in 
Rezeption, ohne unmittelbare Reaktion. Das Stillschweigen wird 
auch ohne die ausdrückliche Forderung der Priester zu einer 
Lebensfrage. Auf dem klaren Grunde der schweigenden Seele 
zeigt sich die Umwelt und spricht über sich selber Gericht. 
Die stillgewordene Seele wird, ohne daß sie es weiß und will, 
zur passiven, affektfreien Richterinstanz. Auf dem Grunde des 
Stillschweigens hebt sich die Sprache als ein auf Zwecke 
bezogenes Machtmittel ab. Bei dieser Betrachtung schwindet der 
letzte Rest an Bedürfnis, sich in dieser Sprache selbst zu 
bewegen, sich ihrer selbst zu bedienen.   

Erschienen die drei Damen im Reich der Königin der Nacht, 
solange sie sich wie in den ersten Szenen der Oper im vollen 
Besitz Taminos wähnten, als drei gutartige Feen, so beginnt 
sich jetzt, da sie den Verlust ihres letzten Einsatzes im 
Kampf gegen Sarastro fürchten müssen, ihre Wesensart auf dem 
Stillschweigen Taminos deutlich abzuheben. Standen sich die 
ursprünglichen Aussagen der Damen und die der Priester wie 
These und Antithese unversöhnlich gegenüber, so hat sich in 
Tamino beides zur Synthese des Stillschweigens geschlichtet. 
An der Ausgewogenheit dieser Synthese, die sich in der 
Disziplin Taminos erweist, verfängt die Versuchung nicht mehr, 
gleitet die Macht ab, verschleiert sich zuletzt der auf 
Machtgewinn oder Machterhalt gerichtete sprachliche Aufwand 
sein eigenes Wesen im Geschwätz.  

Was, wie das Wesen der drei Damen, bei sich selbst nicht sein 
kann, was von sich selbst in den Partner zu fliehen versucht; 
wo die Machtstrebungen als nichts anderes als eine Jagd nach 
Erlösung von sich selber sichtbar werden, dort distanziert die 
auf sich selber zurückgeworfene Macht die nahende 
Verzweiflung, indem sie den Partner in einem erspekulierten 
Schrecken untergehen läßt.  

Die Damen bedrohen Tamino mit den Qualen der Hölle, die ihnen 
selber drohen, sobald sie das restliche Pulver ihrer 
Spekulation verschossen haben. Tamino erkennt: die Sprache ist 
von ihrem Inhalt losgerissen, der Mensch, der sie spricht, 
endet in der Verzweiflung. Was für Tamino der Akt elementaren 
Erkennens ist, das müssen die Damen, weil ihr eigenes Wesen 
von der Reflexion bestimmt ist, als die Arbeit des männlichen 
Willens deuten. Musikalisch werden sie selbst zu 
willensstarken Männern, als sie sagen: "Von festem Geiste ist 
ein Mann, der denket, was er sprechen kann." Es ist das 



80 

harmonisch in sich ruhende Selbstsein, in dem weder von einem 
Primat des Sprechens noch des Denkens die Rede sein kann. Sein 
Lebenselement ist das Hingegebensein an das Schicksal, das 
sich im Schweigen äußert. Das Schweigen erfährt unmittelbar 
durch Anschauung Aufschluß über das Wesen des Partners. Die 
Priorität des Denkens vor dem Sprechen zeichnet die Situation 
des Don Alfonso.  

Während Tamino und Papageno mit den Priestern ihre 
Wanderschaft reinen Herzens fortsetzen, unternimmt die Königin 
der Nacht einen letzten, gezielten Anschlag auf das Reich der 
Eingeweihten. Da Tamino der Versuchung durch die drei Damen 
erfolgreich widerstand, da die Königin ihre Tochter Pamina als 
Tauschobjekt verloren hat, bleibt ihr nur noch der mütterliche 
Appell an die kindlichen Gefühle der Tochter. Sie ahnt das 
Ende ihres Reiches und so kann sie in ihren Mitteln nicht mehr 
wählerisch sein.  

Wessen die Frau am wenigsten fähig ist und was Vitellia gegen 
Titus noch durch Sextus vollbringen lassen wollte, indem sie 
ihm ihre Liebe verkaufte, das soll nun, unter Ausschluß jeder 
männlichen Vermittlung, Pamina selbst vollbringen. Der 
Urkonflikt der Geschlechter spitzt sich zu, der Dolch in der 
Hand Paminas, Gewalt und Tücke sollen das Reich der Königin 
retten. Diese unmenschliche Forderung der Königin der Nacht 
läßt Pamina an ihrer Mutter zweifeln. Auf diesen Zweifel baut 
Monostatos seine dunklen Pläne. So sieht sich das Mädchen 
Pamina, scheinbar hoffnungslos eingeschlossen von den zwei 
Prinzipien seiner eigenen Vergangenheit, von dem finsteren 
Machtverlangen der Königin und von der sexuellen Begierde des 
Monostatos bedroht.  

Das reinste Mädchen, dem seine Vergangenheit zum Leiden wird, 
sieht sich vor die Aufgabe gestellt, den höchst bewußten 
Patriarchen zu töten. Allein, die finale Dialektik der Macht 
ist gezwungen, sich gegen ihre eigenen Ziele zu richten. 
Monostatos, dunkler Widerpart der Königin der Nacht, zieht aus 
dem geplanten Anschlag gegen Sarastro eine letzte Hoffnung, 
seinen sexuell bestimmten Machttrieb in der Unterwerfung 
Paminas zu erlösen.  

Aber auch in der Todesnot läßt Pamina kein Geschäft mehr mit 
sich machen. Ähnlich wie Tamino, der durch die Antinomien der 
beiden Machtprinzipien das Stillschweigen lernte, sagt Pamina, 
indem sie auf ihr Leben Verzicht leistet, jeder Manipulation 
der Macht, der sie zum Erlösungsobjekt würde, entschieden ab. 
Weder vermag sie ihr Herz um des Überlebens willen an 
Monostatos zu verkaufen, noch bringt sie es über sich, den 
Anschlag der Mutter, Sarastro zu töten, auszuführen. Diese 
Ballung von negativer matriarchalischer und ebenso negativer 



81 

patriarchalischer Macht und Forderung, treibt Pamina zur 
Läuterung und zur strengen Entschiedenheit ihres Ich empor. 
Der heroische Augenblick ihrer äußersten Sammlung im 
zweifachen Nein an Mutter und Monostatos, gleichzeitig Ahnung 
des leiblichen Todes, bedeutet die letzte Begegnung mit den 
beiden Verkörperungen der geschichtlichen Macht.  

Weil aber diese Begegnung eine Absage an die Vergangenheit 
wird, sind sich von nun an die Königin der Nacht und 
Monostatos durch den gemeinsamen Verlust Paminas nahe. Beide, 
die Königin der Nacht wie Monostatos, hofften mit Hilfe 
Paminas ihre Macht zu erhalten, die blinde Emotion des 
Besitzstrebens durch die Realisierung des Besitzes zu der 
sentimentalen Illusion der Seligkeit zu verwandeln. Beide 
müssen einander in äußerstem Haß verbunden sein, weil ihre 
Hoffnungen dem gleichen Erlösungsobjekt gelten. Nun, da sich 
ihre Hoffnung nicht erfüllt, strebt, was sich ursprünglich 
kraft des gleichen Antriebes bekämpfte, ins erlösende 
Kollektiv. Die partielle Antithetik Königin der Nacht contra 
Monostatos erlöst sich ins kollektive Anti gegenüber dem Reich 
des Sarastro. In der vorletzten Szene der Oper kommt es dann, 
nachdem die machtpolitischen Anschläge der Königin 
fehlschlagen, zu einem direkten, unmittelbaren Waffengang. 
Hätte dieser ohne den bereits erfolgten Durchbruch Taminos und 
Paminas nur zu einer erneuten, verschärften Bestätigung des 
Anti zwischen den Geschlechtern geführt, so bewirkt er jetzt, 
nachdem das Sein selbst sich dem siegreichen Paar wieder 
zuspricht, den Untergang der in Monostatos und der Königin 
verkörperten an sich selbst zerbrechenden Machtprinzipien.  

Tamino, der in seinem sechsfachen Scheitern von Selim Bassa 
bis Titus aufsteigt, von Verzweiflung zu Verzweiflung zu einem 
dem Schicksal ergebenen Selbstsein geläutert wurde, ist, 
nachdem er die ins Mythische verwandelte Irritation der 
Geschlechterperversion zu Beginn der Zauberflöte ein letztes 
Mal ausgestanden hat, im stillschweigenden Hingegebensein an 
das Schicksal befreit von jedem Zweifel. Bei aller Passion des 
Erlebens kennzeichnet seine Seele eine herrscherliche Ruhe. In 
dieser Ruhe löst nicht das Wort sich von der Seele ab, sondern 
in einer Musik als imitatio dei kündigt sich die Wiederkehr 
der gestalteten, vom Logos erfaßbaren Seinswirklichkeit an.  

So geschieht es an diesem Punkte der Entwicklung wie von 
alleine, daß sich die Knaben nahen und Tamino die ursprünglich 
von den Eingeweihten abgenommene Flöte wiederbringen. Das 
Geschehen erreicht darin seinen Höhepunkt, daß sich, vom 
Flötenton angelockt, Pamina naht. Zwar hat Tamino es verlernt, 
aus dem Leiden an der Antithetik der weiblichen und männlichen 
Welt in die Arme Paminas zu fliehen, wie es im Finale des 



82 

ersten Aktes geschieht. Im gesammelten Bei-sich-selber-sein 
des Stillschweigens wurde ihm der Liebesmechanismus, der sich, 
um die Tragik seines Bewußtseins loszuwerden, in die Arme des 
Partners wirft, gerade einer Pamina gegenüber als unwürdig.  

Pamina jedoch steht noch ganz unter dem Eindruck ihres 
Erlebens mit Mutter und Monostatos. Die human-intellektuale 
Verkörperung der Synthese beider Prinzipien fand sie in der 
Begegnung mit Sarastro. Was sie jedoch sucht, ist eine 
sinnliche Synthese als die dialektische Antwort eines Lebens, 
das sich soeben vom Tode bedroht sah. Aber Pamina sucht 
vergebens die Umarmung Taminos. Würde hier sich das Paar 
vereinigen, die Liebe bliebe weiterhin auf die Macht, wenn 
auch negativ auf die Schrecken der Macht, bezogen. Die Flucht 
vor den Schrecken der Macht würden in der immer wieder 
aufgeschreckten idyllischen Plausibilität der Sexualität 
enden.  

Im Blick auf den Jüngling Tamino als Objekt, in dessen Liebe 
sich Pamina aus den schmerzenden Bindungen an ihre 
Vergangenheit erlösen kann, vermochte sich das Mädchen zur 
Absage an die Mutter und an Monostatos zu bringen. Nun steht 
sie vor der Tatsache, daß durch Tamino nicht mehr wie durch 
Monostatos ihr Äußeres, sondern ihr inneres Leben bedroht ist. 
Was gegenüber Monostatos und der Mutter Zweifel war an deren 
Integrität und zur Aktion des zweifachen Nein führte, das wird 
ihr nun zur sprachlos-ausweglosen Verzweiflung, zum 
objektverlassenen Alleinsein mit dem eigenen Ich. Sie erkennt, 
daß sie an ihrer Vergangenheit, an ihrer Mutter, an ihrer 
eigenen Herkunft leidet, und daß ein Fluch sie verfolgt. Einen 
Untergang, den das weibliche Verführungsprinzip als Ganzes und 
metaphysisches trifft, erleidet Pamina in individueller 
Verzweiflung. Den Dolch, das letzte Gewaltmittel der 
Verführung, wendet Pamina gegen sich selbst. Sie vollzieht 
damit den symbolischen Distanzakt zu ihrer gesamten 
Vergangenheit. Sie sagt Nein zu sich selber, soweit sie von 
keiner anderen Instanz als der ihrer geschichtlichen Herkunft 
zum Leben berufen wird. Aber während das Bewußtsein sein 
sterbliches Teil verurteilt, erscheinen, als die Instanz von 
der anderen Seite, die drei Knaben. Sie erwecken Pamina zu 
einer Liebe, die in der Umarmung des Partners nicht mehr den 
beseligenden Untergang des Ich, sondern die schöne Bestätigung 
des Selbstseins sucht. 

Jetzt, da beide Partner, Tamino und Pamina sich losgelöst 
haben vom Hereinwirken einer Vergangenheit, die jeden 
Augenblick erdrückte, da beide mit den höheren Genien der 
Liebe beglückenden Umgang haben, beginnt sich eine starre 
Objektwirklichkeit zum selbstlebendigen Medium der Liebe zu 



83 

verwandeln.  

War die historische Vergangenheit nur von jedem der Partner in 
einsamer Auseinandersetzung und Begegnung zu überwinden, so 
gehört es zum Wesen der letzten Prüfung, in der sich die 
Rückkehr in die mythische Vertrautheit mit den Naturgewalten 
vollzieht, daß das Paar diesen Weg nur gemeinsam zu 
beschreiten vermag. Denn nur dem gemeinsamen Wirken von Mann 
und Frau verwandelt sich, was geschichtelang zu Objekten der 
Machtbestrebung veräußerlicht war, zu einer Wirklichkeit, in 
der die Lebendigkeit der mann-weiblichen Liebe ihren Ausdruck 
findet.  

Der Mensch fürchtet, was er von seiner Bestimmung abgezogen, 
was er seinem autonomen Machtbestreben unterwarf. Das 
mythische Brautpaar Tamino und Pamina hat diese Furcht 
überwunden. So treten sie, während die Flöte von der 
Freundlichkeit ihrer Absicht berichtet, den Gang durch die 
Elemente an. Die Geharnischten, machtvoller Ausdruck und 
Selbstschutz der objektgewordenen Natur, stehen, ähnlich dem 
Erzengel vor den Pforten des Paradieses, unerbittlich vor dem 
reinen Sein einer vor dem menschlichen Zugriff sich 
verbergenden Natur. Bei der Ankunft des reinen Paares treten 
sie vor den Pforten der Elemente zurück und gewähren Einlaß. 
Ein Weg durch die Elemente, der einem Menschenpaar, das selbst 
nicht rein im Gesetz zu leben vermag, den nicht nur 
physischen, sondern metaphysischen Tod bringen muß, verwandelt 
sich dem mit des Tones reiner Macht begabten Paar zum 
Augenblick des seligsten Glücks und der höchsten Weihe.  

 

 

 

   

7. Phase: Goethes Zauberflöte II. Teil10 

 

Vier Jahre nach Mozarts Tod arbeitet Goethe an der 
"Zauberflöte II. Teil". "Es hat etwas Rührendes", sagt Hiller, 

 

10 Wie sich später zeigte, tat der Versuch, Goethe vor der Durchbruchspsychologie 
Mozarts als einen Scheiternden zu zeigen, dem Dichter Unrecht. Goethe ließ sich nicht 
unter das psychologische Schicksalsgesetz, das Mozart in seinem reifen Opernwerk 
ausformulierte, subsumieren. Je länger wir uns, angeleitet von Mozart, mit der 
Zauberflöte II. Teil und den Faustdichtungen befaßten, desto eindeutiger erwies sich 
Goethe als der congeniale Dichter, der an Mozarts Durchbruchsweg aus seiner historisch-
philosophischen Weltsicht heraus weitergebaut und die Umstellung der patriarchalischen 
Geschlechterhierarchie, über den historisch-philosophischen Horizont hinaus, in der 
transzendenten Himmels-Region der mater gloriosa metaphysisch zu Ende gedacht hat. 



84 

der Biograph des musikalischen Goethe, "den Dichter des Faust 
anknüpfen zu sehen an das Produkt Schikaneders." Und man kann 
nicht umhin, heute hinzuzufügen: es hat etwas Rührendes, den 
Dichter des Faust scheitern zu sehen über einem Operntextbuch, 
das nie ausgeführt wurde, weil es nicht auszuführen war. 

Der Inhalt dieses Entwurfs zu einem dramatischen Märchen, wie 
in Willmanns-Taschenbuch auf das Jahr 1802 der Untertitel des 
Werkes lautet, ist kurz zusammengefaßt dieser: Tamino und 
Paminas Kind, ein reiner Genius himmlischer Herkunft, wird von 
der Königin der Nacht geraubt. Das Paar sieht sich vor 
erneutem Leid, vor erneuten Prüfungen. Schließlich, als die 
Rettung des Knaben kurz bevorsteht, entschwebt er, ein Kind 
des Himmels, in die Lüfte. Die dunkle Macht der Königin der 
Nacht ist gebrochen und die Beziehung zu den höheren Welten 
endgültig hergestellt. Inzwischen hat Sarastro mit 
pädagogischem Auftrag die Burg der Eingeweihten verlassen, um 
in die Welt niederzusteigen. Nicht mehr als Sarastro, der 
Eingeweihte, sondern als ein zweiter Tamino, mag er einst nach 
der Burg zurückkehren, um dort die Prüfungen zu bestehen, die 
ihn, wie einst Tamino und Pamina, zusammen mit einer reinen 
Gefährtin in eine geheilte Welt zurückgelangen lassen. 

So darf Goethes Zauberflöte II. Teil als ein doppelter, d.h. 
zur oberen wie zur unteren Welt gerichteter Versuch gelten, 
eine Erlösung, wie sie von Pamina und Tamino exemplarisch 
verwirklicht wird, zu sozialisieren. Nicht weil Schiller 
einige vornehme Worte gegen Goethes Zauberflötenbuch fand, 
mußte das Werk Fragment bleiben. Eine solche Beeinflußbarkeit 
wäre eine neue Seite in Goethes Charakter. Der Fragment-
Charakter der Zauberflöte II. Teil hatte andere und im Wesen 
der Kunst selbst liegende Gründe. 

Kunst bringt, indem sie das in dumpfer Unendlichkeit wirkende 
menschliche Sein darstellt, dieses im Bewußtsein des Menschen 
zu sich selbst. Während sie so das Wirkende zum eigentlich 
Wirklichen macht, erlöst sie das Wirkende aus seiner 
unendlichen Wiederkehr des Gleichen und stellt es in seinen 
mannigfaltigen Erscheinungsformen als das Endliche auf. Was 
ist, kommt zu sich selbst. Im vollendeten Selbstsein bricht 
es, wie Mozart uns lehrt, einer umgreifenden Wirklichkeit von 
überwirklicher und dennoch gestalteter gestalthafter 
Seinsmächtigkeit auf; in ihr erfüllen sich, dem Lächeln der 
griechischen Jünglinge gleich, Wille und Vorstellung, weil sie 
aus ihr geboren sind. Die Kunst ist auf dem Weg zum Kitsch, wo 
sie diese Erfüllung, die Sozialisierung des Heils zu ihrem 
Geschäft macht. So versagt sich die Kunst selbst und gerade 
dem Meister, sobald dieser mit ihren Mitteln stellvertretend 
zu verwirklichen trachtet, was der persönlichen Tat und dem 



85 

persönlichen Erleiden eines jeden Individuums vorbehalten ist. 
Mozart hatte in seinem Opernwerk den Urkonflikt der Geschichte 
mustergültig ausgetragen und das Paar Tamino und Pamina unter 
Verzicht auf jedwede irrationale Erlösungs-Manipulation in 
einen Weltraum geführt, "in dem die Blumen unendlich aufgehen" 
(Rilke). 

Goethe war zu sehr mit der Darstellung des Wirkenden 
beschäftigt, er war zu sehr Hersteller des Wirklichen, als daß 
er sich der metaphysischen Interpretation des Kunstwerkes 
selber hätte anders als widerwillig zuwenden müssen. So führte 
bei ihm das Ergriffensein vom Mozartschen Genius nicht zur 
Philosophie, der es einzig erlaubt sein kann, das in sich 
Vollendete über die Reflexion reiner anschaubar und erlebbar 
zu machen, sondern zur erneuten, das Vollendete überwachsenden 
Tat der Kunst. Dieser Widerspruch muß in Goethe als ein 
Unbehagen gewirkt haben, dem der Dichter, treu seinem inneren 
Schicksal folgend, die Vollendung des Werkes geopfert hat. 

Alles Hoffen der menschlichen Existenz ist darauf gerichtet, 
daß es die Antinomien Religion und Alltag, Kunst und 
Wirklichkeit überwindet und das Leben in eine Seinsfülle 
entläßt, die ihr den letzten Rest an nichtiger Reflexion 
wegzehrt. "Das Reine, Unüberwachte, das man atmet und 
unendlich weiß und nicht begehrt", das ist, mit Rilkes Worten 
"Ziel der letzten Hoffnung." Die Hoffnung selbst ist der Kunst 
legitim, ihr Realisat jedoch ist der Kunst verboten. Wo sie 
dennoch in solche Sphäre sich wagt, kehrt sie sich gegen ihr 
eigenes Wesen. Wenn es der Gang der abendländischen Kunst und 
Philosophie ist, den Abbau einer Illusion betrieben zu haben, 
die in der Vorstellung dessen, was die Kunst, vor allem die 
religiöse Kunst bietet, ihre Erlösung genießt, so hat sich 
Goethe mit seiner Zauberflöte II. Teil einen Augenblick gegen 
diesen Gang versündigt. Die künstlerische Illustration der 
Erlösungsvorstellung äußert sich als Kitsch, der immer wieder 
das Verweile-doch fordert. Rezeption des Gleichen, Tod der 
Zeit sind die Folgen. So wird das Zauberflötenfragment Goethes 
zu einer unfreiwilligen Dokumentation über das Wesen der 
Kunst. 

"Heiligkeit und Drama sind nicht zu vereinen", sagt Thomas 
Mann. Es sei denn, soll es trotzdem geschehen, mit dem 
Ergebnis, daß dieses Werk, daß dieses Drama gegen seinen 
Schöpfer selbst zeugt und diesen, mag er es wissen oder nicht, 
zu seinem tragischen Helden macht. Die Überwirklichkeit der 
Heiligkeit ist aus dem leidenden dramatischen Bewußtsein als 
Erlösungsvorstellung mit Notwendigkeit statisch konzipiert. In 
diesem Unterfangen drückt sich die Flucht vor der Dramatik in 
das Verweile-doch statisch vorgestellter Heiligkeit aus. So 



86 

hat denn Goethe selbst seine Produktion an der Zauberflöte II. 
Teil als eine Art Erholung angesehen, über die er an Schiller 
am 9. Mai 1798 schreibt: "Im Grund ist schon soviel geschehen, 
daß es törig wäre, die Arbeit liegen zu lassen und wäre es 
auch nur um des leidigen Vorteils willen, so verdient doch 
auch der eine schuldige Beherzigung, umso mehr als eine so 
leichte Komposition zu jeder Zeit und Stunde gearbeitet werden 
kann und doch noch überdies eine Stimmung zu was Besserem 
vorbereitet." 

Mozart hatte in seinem Werk gezeigt, welcher Weg dem 
geschichtlichen Menschen bevorsteht, wenn er das verlorene 
Heil wiederfinden will. Goethe mochte sich durch die 
Fortsetzung dessen, was schon vollendet ist, für einen 
Augenblick die Einsicht in die Tatsache verdüstert haben, 
selbst nur Goethe, statt nach seiner entwaffnend offenen 
Sentenz, in der sich ein Machtbewußtsein, als wäre es von 
Mozart selbst angeleitet, ironisch reflektiert: "lebt man 
denn, wenn andere leben" - sowohl Goethe wie Mozart zu sein. 
In Wahrheit ist es so, daß Goethe es nicht verschmähte, von 
schwererer Komposition in der Welt des Genius Mozart 
auszuruhen. Dieses Ruhen in der Reinheit des Mozartschen 
Werkes, dieses selige Entzündetsein am Werk des Genius kann 
bei einem unendlich schaffenden Geiste, wie dem Goethes, nicht 
rein rezeptiv erfolgen. Die Produktion, die er anstrengt, 
spielt außerhalb der Wirklichkeit. 
 

  


